

تأليف الدكتور صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان

راجع الترجمة د/ محمد عبد الحق انصاري

ترجمة د/سمير عبد الحميد إبراهيم د/فضل الهي

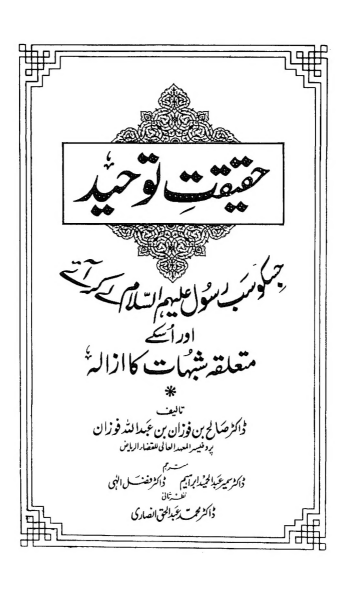
ڈاکٹرمئالے بن فوزان بن مجیداننہ فوزان مونيسرا لمعدا المالى التقيار الباص

أوردو

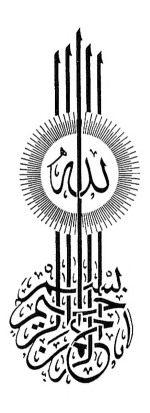




مالك ، ١٩٤٠ مالكانوخ ، ماده الله المهام الم THE COOPERATIVE OFFICE FOR CALL & FOREIGNERS GUIDANCE AT SULTANAM Tell 4240077 Fax 4251005 P.O. Box:92675 Ryadh L1663 K.S.A. E-mad: sultanah22@hotmail.com



معمون الوحيد مركوس برسواعده استار المركب اودائع متعلقه شبهات كالزالية



جُمُله حقوق محفوظ مين

# پیش لفظ

# از - معالی الد کتور عبدالله بن عبدالمحس الترکی چانسلر امام محمد بن سعود اسلامک یونیورسنی

بعض مسلمان علاقوں اور ان کے بعض باشندوں کے دلوں میں جالت و تقلید یا جابالنہ تعصب کی وجہ سے جو تباہ کن مذاصب موجود ہیں ان کے خطرات سے سب آگاہ ہیں۔ اللہ تعالی کے فضل و کرم سے آگرچہ ایسے لوگ اپنی استعداد اور تعداد کے اعتبار سے قلیل ہیں لیکن ان سے چشم پوشی کرنا ان کے باطل نظریات و عقائد کے انتشار کا سبب بنتا ہے۔ اور یہ بات دعوت اسلامہ اور مسلمانوں کے لئے انتہائی خطرہ کی ہے۔

ساری امت اسلامیہ پر واجب ہے کہ ان گروہوں کے خلاف ہر سر پیکار رھے،
ان کی گمراہی کو آشکارا کرے، ان کے عقائد کی خرابی بیان کی جائے اور
انکے اللہ تعالی اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی حدایت کے برعکس اور مخالف ہونے کو بیان کرے۔

فاسد عقائد کی نقاب کشائی' اور ان گمراہ فرقوں کا بول کھولنے کے لئے جن کو شیطان نے اندھا کر رکھا ہے، اور جن کے برے اعمال کو ان کی نظر میں خوبصورت بنا رکھا ہے، اور جن کے لئے جادہ حق و صواب کو چھوڑنے

کی خاطر مختلف حیلے بہانے تراش کر رکھے ہیں۔ انتہائی ضروری ہے کہ اہل السنت و الجماعت کے مذہب کی تشریح پیش کی جائے، تمام اسلامی امور کے متعلق ان کے نقطہ نظر کی وضاحت کی جائے اور ان کے اس عقیدہ کو بیان کیا جائے جو حق و ہدایت کے مطابق ہے۔

جب سے گراہ فرقے ان یہود و منافقین کے ہاتھوں پیدا ہوئے جو اسلام کی صورت بگاڑنے اور اندر بی سے اس کو ختم کرنے کے لئے اس میں داخل ہوئے تب بی سے اللہ تعالی نے ان کے لئے ایسے لوگ مقرر فرما دئے جو آن کا رد کرتے رہے۔ ان کے باطل ہونے کو واضح کرتے اور یہ ثابت کرتے رہے۔ ان کے باطل ہونے کو واضح کرتے اور یہ ثابت کرتے رہے۔ ان کی باتیں اسلامی عقیدہ اور شریعت کے منافی ہیں۔

اللہ کے فعنل و کرم سے آج اسلامی لونیورسٹیوں میں اور ان میں سے سر فہرست جامعہ اللمام محمد بن سعود الاسلامیہ میں بہت سے ایسے اہل علم موجود ہیں جو سلف صالحین اہل السنت والجماعت کے مذہب کو بڑھے لکھے اور دوسرے لوگوں کے لئے لوری شرح و بسط کے ساتھ بیان بھی کر سکتے ہیں اور مختلف زبانوں میں اس کا ترجمہ کرنے کی استعداد بھی رکھتے ہیں تاکہ یہ لئر پچر دنیا کے تمام گوشوں کے مسلمانوں تک پہنچ وہ اس سے آگاہ ہوں اور وہ اسپر ثابت قدم رہتے ہوئے راہ حق سے بھٹکے ہوئے افکار و نظریات اور مذاہب سے نکی سکیں۔ شیخ صالح بن فوزان الفوزان نے توحید جس کو اور مذاہب سے نکی سکیں۔ شیخ صالح بن فوزان الفوزان نے توحید جس کو اور اس کے متعلق بیدا کردہ شہمات کے بارے میں جو کچھ تحریر کیا ہے۔ سے دران کی نور اس کے متعلق بیدا کردہ شہمات کے بارے میں جو کچھ تحریر کیا ہے۔ وہ مماری لونیورٹی کی طرف سے کوشٹوں کا نقط آغاز ھے۔ ہم مولائے کریم

سے امید رکھتے ہیں کہ وہ ان کوشوں کو بار آور فرمائیں جن کا مقصد صرف یہ ہے کہ اہل السنت و الجماعت کے وہ عقائد اور شرائع بیان کتے جائیں جو کہ اسلام کی اساس ہیں اور اسی غرض کیلتے یہ قیصلہ کیا حمیا ہے کہ آسان و مختصر انداز میں المعراط المستقیم (سیدھی راہ) کے عنوان سے کتا بچے شائع کمتے ملوی۔

جناب مؤلف ۔ وفقہ اللہ تعالی۔ نے اپنے اس مفید کتابچہ میں عقیدہ کی احمیت بیان کرنے پر خصومی توجہ دی ہے۔ انہوں نے یہ بات واضح کی ہے عقیدہ امت کی عمارت کی مضبوط بنیاد ہے انہوں نے توحید کی اقسام اور اسکی ہر قسم کے متعلق کافروں کے نقطہ نظر کو خوب شرح و بسط سے بیان کیا ہے۔ انہوں نے یہ بات بھی واضح کی ہے کہ کس طرح پہلی امتیں توحید کیا ہے۔ انہوں نے یہ بات بھی واضح کی ہے کہ کس طرح پہلی امتیں توحید عبادت سے متعلق شرک میں مبتلا ہوئیں اور اپنے غلط موقف کو ثابت کرنے کے لئے کیا کیا شبات انتخاہ۔ موافف نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ پہلی اور موبودہ امتوں میں کیا کیا باتیں مشترک ہیں۔ پھر ان کے باطل بھووں اور شبہات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے دعوں اور شبہات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے ان کے عقائد کی خرابی اور دلائل کے بودے ین کو ثابت کیا ہے۔

علاوہ ازیں فاضل مواحث نے شفاعت اس کی شروط اس میں منظور ہونیوالی اور نامنظور ہونیوالی سب باتوں کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ اولیاء و سالحین سے تبرک حاصل کرنے کے موضوع پر بھی سیر حاصل بحث کی ہے۔ وسیلہ اور اس کی جائز و نا جائز قعمول کی تفصیل بھی بیان کی ہے۔

جو لوگ کہانی قصوں اور خوالوں ر اعتماد کرتے ہیں اور قبروں ر جانے سے

اپنی بعض مابات کے پورا ہونے سے اپنے شرک کے صحیح ہونے پر استدلال کرتے ہیں، فاضل موافت نے ان کا رد کرتے ہوئے اپنے اس کتابچہ کا افتتام کیا ہے۔ اللہ تعالی انہیں جزائے خیر عظا فرمادی اس کوشش کو نفع مند بنا دیں اور ہم سب کے نیک عزائم کو پورا فرمادی۔ اللہ تعالی بی سیدھی راہ کی طرف راہنمائی فرمانے والے ہیں وہ ہمارے کار ساز ہیں، ہمترین کار ساز اور ہمترین مددگار ہیں۔

دا کشر عبدالله بن عبدالمحسن الترک چانسلر امام محمد بن سعود اسلامک لونیورسٹی



## حقیقت توحید کا بیان جس کو سب رسول علیم السلام لے کر آئے اور اس کے بارے میں پھیلائے ھوئے شہات کا رو

اَلْحَمْدُ بِنِهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ خَاتَمِ الرُّسُلِ وَمَنْ تَمَسَّكَ بِسُنَّتِهِ وَسَارَ عَلَى تَهْجِه إِلَى يَوْمِ الرَّسُلِ وَمَنْ تَمَسَّكَ بِسُنَتِهِ وَسَارَ عَلَى تَهْجِه إِلَى يَوْمِ الرِّيْنِ . أَمَّنَا بَعْدُ دُ:

عقیدہ بی وہ بنیاد ہے جس پر امتوں کی عمارت استوار ہوتی ہے۔ ہر امت کی بہتری اور سر بلندی اس کے عقیدہ کی سلامتی اور اس کے افکار کی درستگی سے وابستہ ہے۔ اسی گئے انبیاء علیم الصلاۃ والسلام نے عقیدہ کی اصلاح کی دعوت دی اور ہر رسول نے دعوت کی ابتداء اس طرح کی:

﴿ ... أَعْبُدُوا أَلِلَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَنهِ غَيْرُهُ ... ﴾ (١)

اللہ کی عبادت کرو۔ اس کے سوا تمہارا کوئی معبود نہیں۔

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَافِ كُلِ أَمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُواْ أَلَّهُ وَآجْتَ نِبُواْ

ٱلطَّلغُوتَ ... ﴾ (1).

اور البتہ تحقیق ہم نے ہر ایک امت میں پیغمبر بھیجا (یہ حکم دے کر کہ) اللہ تعالی کی عبادت کرو اور طاغوت سے بچو۔

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف: آيت ٥٩ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آيت ٣٧ -

یہ اس لئے ہے کہ اللہ تعالی نے مخلوق کو صرف اپنی ہی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِئَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١).

میں نے جن اور انسان ای لئے پیدا کئے ہیں کہ وہ میری عبادت کریں۔

عبادت الله تعالى كا اپنے بندوں روحق ہے۔ جیسا كه نبی كريم صلى الله عليه وسلم نے حضرت معاذ بن جبل رضى الله عنه سے لوچھا: كيا تمهيں معلوم ہے كه الله تعالى كا بندوں روكيا حق ہے؟ بحر فرمايا "الله تعالى كا بندوں روحق يه ہے كه وه اس كى عبادت كريں اور كسى كو اس كا شربك نه اللہ روحق يه ہے كه و اس كى عبادت كريں اور كسى كو اس كا شربك نه اللہ رائيں اور بندوں كا الله روحق يه ہے كه جو اس كى ساتھ كسى كو شربك نه بنائيں تو ان كو عذاب نه دے "(١)

بہ حق تمام حقوق سے پہلے ہے، کوئی اور حق اس سے پہلے ہے نہ اس سے بڑھ کر۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْدُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَإِلْوَالِدَيْنِ إِحْسَدُنَّا .. ﴾ (٣)

تمہارے بروردگار نے یہ حکم دیا کہ اس کے سوا کسی اور کی عبادت نہ کرو اور مال باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرو۔

<sup>(</sup>١) سورة الذاربات : آيت ٥٦ -

<sup>(</sup>٢) صحيح بخاري: كتاب التوحيد " ١٣٠ : ٣٠٠ ، صحيح مسلم كتاب الايمان مديث أن سب ٢٠٠ - (٣) سورة الاسراء : آيت ٢٣ -

#### اور یه بھی فرمایا:

#### ﴿ قُلْ تَمَالُوَا أَنْلُ مَاحَزُمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَاتُشْرِكُواْبِهِ. شَيْغًا وَبِالْوَلِيدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ (١)

کہ دیجئے آؤ میں تم کو یہ رواہ کر سناؤں جو تمہارے پروردگار نے تم پر حرام کیا ہے: تم کسی چیز کو اس کا شریک نہ تھراؤ اور مال باپ کے ساتھ اچھا سلک کرویہ

چونکہ یہ حق تمام حقوق پر افعنل ہے اور دین کے تمام احکام کی جڑ اور بنیاد ہے اس لئے نبی کرم ملی اللہ علیہ وسلم مکہ کی تیرہ سالہ زندگی میں لوگوں کو اس حق کے قائم کرنے کی دعوت دیتے رہے اور اللہ تعالی کے ساتھ کسی کے شریک ہونے کی نفی کرتے رہے۔ قران کرم کی بیشتر آیات میں بھی اس حق کو ثابت کیا گیا ہے اور اس کے بارے میں شبهات کی نفی کی گئی ہے۔ ہر نمازی خواہ وہ فرض بڑے یا نفل اللہ تعالی سے ذیل کے الفاظ میں اس حق کو ادا کرنے کا عهد کرتا ہے۔

#### ﴿ إِيَّاكَ نَشِهُ وَإِيَّاكَ نَسْنَعِيثُ ﴾ (١).

ہم تیری بی بندگی کرتے ہیں اور تجہ بی سے مدد چاہتے ہیں۔ اس عظیم حق کو توحید عبادت کیا "توحید الوصیت" یا "توحید الطلب و القصد" کما جاتا ہے۔ ناموں کے اختلاف کے باوجود مراد ایک بی ہے۔ یہ توحید

<sup>(</sup>١) سورة الانعام: آيت ١٥١ \_

<sup>(</sup>٢) سورة الفاتحه: آيت ۵ -

انسانی فطرت میں موجود ہے (جیسا کہ حدیث شریف میں ہے)۔ "ہر پیدا ہونے والا فطرت ر پیدا ہوتا ہے"۔

انحراف برى تربيت كى وجه سے رونما ہوتا ہے (جيسا كه حديث شريف ميں ہے):
" بچه كے والدين اس كو يهودى يا عيسائى يا مجوى بنا ديتے ہيں"(١)
دنيا ميں پہلے صرف يهى توحيد تھى۔ شرك بعد ميں پيدا ہوا۔ الله تعالى نے فرما با ہے:

﴿ كَانَ النَّاسُ أَمَّةً وَيَحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّ مَنْ مُبَشِيرِينَ وَمُنذِدِينَ وَأَنزَلَ مَعْهُمُ اللَّهِ الْحَبَلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَةُ اللَّاللّالَةُ اللَّالِمُلَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِ

لوگ ایک امت تھے اپس اللہ تعالی نے پسیغمبروں کو بھیجا، خوشخبری دینے والے اور درانے والے۔ اور ان کے ساتھ کتاب نازل کی حق کے ساتھ تاکہ وہ لوگوں کے درمیان ان باتوں میں فیصلہ کریں جن میں انہوں نے اختلاف

ایک اور جگه فرمایا:

﴿ وَمَاكَانَ ٱلتَّكَاسُ إِلَّا أُمَّتَةً وَحِدَةً فَآخَتَكَ لَهُواً ... ﴾ (٣)

اور لوگ (پہلے) ایک می جماعت تھے، پھر انہوں نے اختلاف سیا۔

(٣) سورة لونس : آيت ١٩ ـ

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: حديث نمبر ٢٠٣٧ -

<sup>(</sup>٢) مورة البقرة: آيت ٢١٣ \_

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنهما نے فرمایا "حضرت آدم اور حضرت نوح علیما السلام کے درمیان دس صدیاں گزری ہیں، اور وہ سبھی لوگ اسلام پر تھے "(۱) علامہ ابن القیم نے کہا ہے "آئیت کی تفسیر میں یہی بات درست ہے" پھر انہوں نے اس بات کی تائید میں قران کریم سے اور دلائل بھی پیش کے ہیں۔(۱)

حافظ ابن کثیر نے بھی اپنی تفسیر میں اس بات کو صحیح قرار دیا ہے۔ حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک اس وقت پیدا ہوا جب انہوں نے نیک لوگوں کی تعظیم میں غلو کیا اور اپنے نبی کی دعوت سے تکبر کی بنا ہر الکار کیا:

﴿ وَقَالُواْ لَانَذُرُنَّ الْهَتَكُّرُ وَلَانَذُرُنَّ وَذَا وَلَاسُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَشَرًا ﴾ (٣) . اور انهوں نے کہا ہر گزیہ چھوڑو اپنے معبودوں کو' اور یہ چھوڑو ود کو یہ سواع کو یہ یغوث و یعوق اور نسر کو۔

امام بخاری رحمہ اللہ تعالی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنهما سے اپنی کتاب الله الله کا اللہ اللہ اللہ اللہ کی اللہ

<sup>(</sup>۱) تفسیراین کثیر: ۲۵۰:۱ -

<sup>(</sup>٢) اغانة ماللمفان: ٢٠١:٢ -

<sup>(</sup>m) مورة نوح : آيت ٢٣ -

<sup>(</sup>۴) صحيح البخاري : ۲ : ۱۳۳ \_

ان کی قوم کے دلوں میں یہ بات دالی کہ ان مجلوں میں جال وہ بیٹھا کرتے تھے مورتیاں رکھو اور انکے نام بزرگوں کے ناموں پر رکھو۔ انہوں نے ایسے ہی کیا لیکن ان مورتیوں کی لوجا نہ کی۔ ان کی لوجا اس وقت شروع ہوئی جب مورتیاں رکھنے والے فوت ہو گئے اور لوگ ان کی اصل حقیقت کو بھول گئے۔ "

امام ابن القیم رحمہ اللہ تعالی نے قرمایا: سلف میں سے کئی ایک نے کہا ہے کہ جب کہ جب وہ (نیک لوگ) فوت ہو گئے تو انہوں نے ان کی قبروں پر دیا، پھر انہوں نے ان کی مورتیاں بنا دالیں۔ پھر کافی مدت گرا دیا گھر انہوں نے ان کی برستش شروع کر دی" (۱)

حضرت امام نے مزید کھا: "بتوں کی پوجا کے بارے میں شیطان نے ہر قوم کو اس کی سمجھ کے مطابق ہی ہوقوف بنایا ہے ایک سروہ کو مردوں کی تعظیم کے نام سے بتوں کی عبادت کی طرف بلایا یہ وہ لوگ تھے جنہوں نے نیکو کار لوگوں کی شکلوں کی مور تیاں بنائیں جیسا کہ حضرت نوح علیہ السلام کی قوم نے کیا۔ مشرکین عوام میں شرک کی ابتداء کا یہی سبب ہے۔ جہاں تک نواص مشرکین کا تعلق ہے انہوں نے ان ستاروں کی شکل کی مور تیاں بنائیں جن کے متعلق وہ سمجھتے تھے کہ وہ نظام عالم چلانے میں موشر بیں۔ ان مور تیوں کے لئے انہوں نے گھر بنائے، مجاور و دربان مقرر کئے اور بیں۔ ان مور تیوں کے لئے انہوں نے گھر بنائے، مجاور و دربان مقرر کئے اور مورت دنیا میں موجود ہے۔ اس کی ابتداء حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بے صورت دنیا میں موجود ہے۔ اس کی ابتداء حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بے

<sup>(</sup>١) اغاشه اللهفان: ٢: ٢٠٢ -

دن قوم سے ہوئی جن سے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے شرک کے بطلان کے لئے مناظرہ کیا۔ ان کی دلیل کو اسنے علم سے اور ان کے معبودوں کو اسنے ہاتھ سے اورا (جواب میں) انہوں نے ابراہیم علیہ السلام کو زندہ جلانے کا مطالب کیا۔ ایک حروہ نے جاند کی مورثی بنائی انہوں نے یہ کمان کیا سمد یہ بندگ کا مستحق ہے اور عالم سفلی کا نظم و نسق یمی چلاتا ہے۔ دوسرے سروہ نے آگ کی برسٹش کی یہ لوگ جوی ہیں انہوں نے آگ کے لتے گھر بنائے اور ان کے دربان و مجاور مقرر کئے۔ وہ ایک لمحہ کے لئے اک کو بھی نہیں دیتے۔ کچہ لوگ پانی کی اوجا کرتے ہیں وہ مجھتے ہیں کہ یانی ہر چیز کی اصل ہے اس سے ہر چیز کی پیدائش ہوتی ہے اور اس سے نشو و نما ہے۔ سب چیزوں کی ستھرائی و یا کیزگی ای سے ہوتی ہے اور یمی عالم کی آماد کاری کا دریعہ ہے۔ بعض لوگ حیوانات کی برسکش کرتے ہیں۔ ان میں کیے او گھوڑے کو اوجتے ہیں اور کیے گائے کو۔ کیے لوگ انسے بھی ہیں جو زندہ اور مردہ انسانوں کی عبادت کرتے ہیں۔ بعض جنوں کی بندگی کرتے ہیں، بعض در نتوں کو اوجتے ہیں۔ اور بعض فر نتوں کی برستش كرتے ہيں۔ '(۱)

اور بخاری شریف کے حوالہ سے نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک کے نمودار ہونے کے متعلق حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهما کا جو قول ا

نقل کیا گیا ہے اس سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں: ۱- دلواروں رہے تصویروں کا اشکانا اور مجالس اور سیدانوں میں مورتیاں نصب

<sup>(</sup>١) اغاشة اللسفال : ٢ : ٢١٨ : ٢١٩ ، ٢٢٩ ، ٢٢٩ ، ٢٣٠

کرنا بہت خطرناک ہے اس کی وجہ سے لوگ شرک میں مبتلا ہوتے ہیں۔ ان تصویروں اور مورتیوں کی تعظیم لوگوں کو انکی پرستش پر پہنچا دیتی ہے اور لوگ یہ سمجھنا شروع کر دیتے ہیں کہ یہ خیر لانے اور شر دور کرنے کا سبب ہیں جیساکہ قوم نوح علہ السلام میں ہوا۔

۲- شطان انسانوں کو گراہ کرنے اور دھوکہ دینے کے لئے بے حد حریص بے۔ بیا اوقات وہ ان کے بھلے جذبات سے نا جائز فائدہ اٹھانے کی کوشش کرتا ہے۔ جب اس نے دیکھا کہ نوح علیہ السلام کی قوم نیک لوگوں سے بہت زیادہ محبت کرتی ہے تو اس نے انہیں ان کی محبت میں غلو کی ترغیب دی اور ان سے مجالس میں ان نیک لوگوں کی مرد تیاں نصب کرائیں اس سے اس کا مقصد صرف یہ تھا کہ وہ راہ صواب سے دور ہو جائیں۔

۳ - لوگوں کو گمراہ کرنے کے لئے شطان کی منصوبہ بندی صرف موجودہ نسل تک ہی محدود نہیں ہوتی ہے جب وہ حضرت نوح علیہ السلام کی نسل میں شرک داخل نہ کر سکا تو اس نے آپ کی قوم کی آنے والی نسلوں کو شرک میں مبتلا کرنے کی غرض سے اپنا جال پھنکا۔

۴- وسائل شر کے بارے میں تسامل درست نہیں ہے۔ ان کی بیخ کنی اور سد باب کرنا ضروری ہے۔

۵- آخری بات جو اس قول سے معلوم ہوتی ہے وہ باعمل علماء کی فضیلت ہے۔ ان کی موجود گی باعث شر ہے۔ جب تک وہ

لوگوں میں موجود رہے شطان انکو گراہ نہ کر سکا۔ **اقسام توحید** 

توحید کی دو قسمیں ہیں۔ توحید معرفت و اثبات۔ یہی توحید ربوبیت ہے اس سے مراد اس بات کا اقرار ہے کہ اللہ تعالی تنا ہی ساری مخلوق کا پیدا کرنے والا اس کا نظم و نبق چلانے والا زندگی اور موت دینے والا خیر لانے والا اور شر روکنے والا ہے۔ توحید کی اس قسم میں کسی نے بھی اختلاف نہیں کیا حتی کہ مشرکین نے بھی اپنے شرک کے باوجود اس کا اقرار اختلاف نہیں کیا جی اور انکار کی جرات نہیں گے۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے ان کے متعلق فرمایا:

﴿ قُلْ مَن يَرْزُفُكُمْ مِنَ السَّمَاةِ وَالْأَرْضِ أَمَن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرُومَن مُحْرِجُ الْعَق مِنَ الْمَيَّتِ وَمُعْزِجُ الْمَيِّت مِنَ الْعَيْ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ الْفَلَائِنَقُونَ (اللَّهِ مِن الْمَيْتِ وَمُعْزِجُ الْمَرْقَ اللَّهُ فَقُلْ الْفَلَائِنَقُونَ اللَّهُ فَقُلْ الْفَلَائِنَقُونَ اللَّهُ فَقُلْ الْفَلَائِنَةُ فَوْلَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُ

ای قسم کی بہت می آیات ہیں جن میں واضح طور بر اس بات کا بیان ہے کہ مشرک لوگ توحید کی جس دوسری قسم کا وہ الکار کرتے وہ توحید عبارت ہے۔

توحید عبادت سے مراد یہ ہے کہ بندے کی ہر قسم کی عبادتوں کا صرف اللہ

<sup>(</sup>۱) سورة لونس : آيت ۳۱ -

تعالى كو مطلوب و مقصود قرار ديا جائے۔ جيسا كه كلم "لا الد الاالد" كا مدلول اور مفاد ہے۔ يہ كلم ہر قمم كى عبادت كو صرف اللہ تعالى بى كے لئے ثابت كرتا ہے۔ اور غير اللہ سے اس كى تفى كرتا ہے۔ اس لئے جب رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نے مشركوں كو يہ كلمہ راجعنے كے لئے كما لو امنوں نے الكار كيا اور كينے لگے۔

(١) ﴿ أَجَعَلُ الْآلِمَةَ إِلَهَا وَحِدًّا إِنَّ هَذَا لَشَقَءُ عُجَابٌ ﴾

كيا اس (نبى) نے سب معبودوں كو ايك معبود كر ديا يد تو براى الوكھى بات سے۔

کونکہ وہ جانتے تھے کہ جس نے یہ کلمہ رٹھ لیا اس نے غیر اللہ کے لئے ہر قسم کی عبادت کے باطل ہونے کا اعتراف کیا اور اللہ تعالی کے لئے ہر قسم کی عبادت کا اثبات کیا۔

اور عبادت نام ہے ان ظاہری اور باطنی اقوال و اعمال کا جن کو اللہ تعالی پسند فرماتے ہیں۔ جس کسی نے کلمہ راجھنے کے بعد غیر اللہ کو پکارا اس نے اپنے ہی قول کی خلاف ورزی کی۔

توحید رہوبیت اور توحید الوصیت لازم و ملزوم ہیں توحید روبیت کا اقرار اس بات کو واجب ظهراتا ہے کہ توحید الوبیت کا اقرار کیا جائے اور اس کے تقاضوں کو ظاہری و باطنی طور پر ادا کیا جائے۔ ای لئے سارے رسول علیم الصلاۃ والسلام اپنی امتوں سے اس بات کا مطالبہ کرتے رہے ہیں اور ان کے توحید ربوبیت کے اعتراف سے توحید الوبیت کی دلیل پکڑتے رہے ہیں جیسا توحید ربوبیت کی دلیل پکڑتے رہے ہیں جیسا (۱) سورۃ ص : آیت ہے۔

كه الله تعالى نے فرمایا:

﴿ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ أَلَا مُو تَخَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلُ ثَنَىٰ وَرَكِبِلُ ﴾ (١).

وهی اللہ تعالی تمہارا رب ہے اس کے سوا کوئی معبود نہیں۔ وہ ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے۔ اس کی عبادت کرو اور وہ ہر چیز پر کارساز ہے۔ ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُ مِ مَنْ خَلَقَ ٱلسَّمَنَونِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُنِ اللَّهُ قُلْ أَفَرَ يَسْمُد

مَاتَذْعُونَ مِن دُونِ ٱللهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللهُ بِضُرِ هَلْ هُنَ كَشَفَتُ ضُرِّمِ اللهِ أَوَ اللهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَ كَثْمَوْهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُسْكِنَ تَحْمَتِهِ أَسَهُ (").

اور آگر تو ان سے سوال کرے کہ آسمانوں اور زمین کو کمس نے پیدا کیا تو یہ ضرور کہیں گے اللہ نے (اور ان سے) کہو بھلا بتلاؤ تو سی آگر اللہ تعالی مجھے تکلیف پہنچانا چاھیں تو تم جن کو اللہ کے سوا پکارتے ہو کیا وہ اس کی (جمیعی ہوئی) تکلیف کو دور کر سکتے ہیں؟ یا آگر مجھ پر رحمت فرمانا چاہیں تو کیا یہ اس کی رحمت کو روک سکتے ہیں۔

توحید ربوسیت کا اقرار انسانی فطرت میں داخل ہے کوئی مشرک بھی اس میں اختلاف نہیں کرتا۔ دنیا کے سارے گروہوں میں سے دھرلوں کے سوا کسی نے اس کا الکار نہیں کیا۔ دھریہ خاتق کا الکار کرتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ نظام جہاں بغیر کسی مدبر و مستظم کے خود بخود چل رھا ہے جیسا کہ اللہ

<sup>(</sup>۱) سورة الانعام : آيت ۱۰۲ \_

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: آيت ٣٨ -

تعالی نے ان کے متعلق بیان کیا ہے۔

﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا هَيَا أَنَا الدُّنِيا نَمُوتُ وَخَيَا وَمَا يُهِلِكُمَّ إِلَّا الدَّهُرُّ ... ﴾ .

اور اننوں نے کہا ہماری تو یمی دنیا کی زندگی ہے (دنیا بی میں) مرتے ہیں اور (یہیں) جیتے رہتے ہیں اور زمانہ بی ہم کو ھلاک کرتا ہے۔ پھر ان کی تردید ان الفاع میں فرمائی:

### ﴿ ... وَمَا لَكُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ ثُمْ إِلَّا يُطْلُنُونَ ﴾ (٢) .

انہیں اس بارے میں کچے علم نہیں، وہ تو صرف الحکلیں دوڑائے ہیں۔ دھرلوں کا الکار کسی دلیل پر مبنی نہیں تھا۔ ان کے پاس صرف نمن تھا اور نمن تو حق سے بے نیاز نہیں کر سکتا۔ وہ اللہ تعالی کی اس بات کا بھی کوئی جواب نہ دے سکے۔

﴿ أَمْ غُلِغُواْ مِنْ غَيْرِيْنَى وَ أَمْهُمُ الْخَلِقُونَ ۞ أَمْ خَلَقُواْ اَلسَّمَنُوْتِ وَالْأَرْضُ بَلَلًا يُوقِنُونَ ﴾ (")

کیا وہ آپ ہی آپ (بغیر کمی بنانے والے کے) بن گئے ہیں یا انہوں نے نود (اپنے کو) بنایا ہے۔ کیا انہوں نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے! بکد وہ یقین نہیں لاتے۔

<sup>(</sup>١) سورة الجائية : آيت ٢٨٠ -

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية : آيت ٢٨ \_

<sup>(</sup>٣) سورة الطور · آيت ٣٥ - ٣٧ \_

اور نہ بی وہ اللہ تعالی کی اس بات کا جواب دے سکے۔

﴿ مَنذَاخَلَقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ مِن (١٠).

الله كى پيداكى ہوئى تو يہ چيزى ہيں بس مجھے دكھلاؤك الله كے سوا دوسرے لوگوں نے كما يمداكيا ہے؟

﴿ قُلْ آدَمَيْتُم مَّالَدُّعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَاخَلَعُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِ السَّحَوَّةِ \* \* (\*) .

کہ دی بحبے بھلا دیکھو تو سی جن کو تم اللہ کے سوا پکارتے ہو مجھے دکھاؤ تو سی انہوں نے زمین میں کیا بنایا ہے یا کیا آسمانوں میں ان کی شراکت ہے؟ بظاہر جو کوئی توحید کی اس قسم کا افکار کرتا ہے، جیسا کہ فرعون، دل سے وہ اس کو درست سمجھتا ہے۔ اللہ تعالی نے فرعون کے متعلق فرمایا:

﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَآ أَنِّلَ هَـُ وُلِآءِ إِلَّارَبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ .. ﴾

تو خوب جان چکا ہے کہ ان نشانیوں کو آسمانوں اور زمین کے بروردگار نے می اتارا ہے۔

پھر اس کے اور اس کی قوم کے متعلق فرمایا:

﴿ وَجَعَدُواْ بِهَا وَأَسْتَيْفَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوا ... ﴾ (").

<sup>(</sup>۱) سورة لقمان : آيت ۱۱ -

<sup>(</sup>٢) سورة الانتفاف: آيت ١٠ ـ

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء: آيت ١٠٢ \_

<sup>(</sup>۴) سورة النمل: آیت ۱۴ -

ان کمے دلوں میں ان نشانیوں کا یقین آخمیا حمّا لیکن انہوں نے علم اور تکبر کی وجہ سے ان کا الکار کیا۔

پہلی امتوں کے متعلق اللہ تعالی نے فرمایا

﴿ وَعَادُا وَبُكُمُودُا وَقَدْ تَبَيَّ لَكُمْ مِن مَّسَكِنِهِمْ وَزَيَّ لَهُمُ

ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ (١).

اور عاد و ثمود کو بھی (ہلاک کیا) اور ان کے گھر تمہارے لئے گاہر ہیں۔ شیطان نے ان کے اعمال کو ان کے واسطے زینت دی اور ان کو (نجی) راہ سے روک دیا اور وہ سب کچھ د مکھنے والے تھے۔

جس طرح انسانوں کے کسی معروف گروہ نے توحید کی اس قیم کا الکار نہیں کیا اس طرح ان امور میں شرک کا ارتکاب بھی نہیں کیا۔ سب بی اس بات کا اقرار کرتے رہے ہیں کہ اللہ بی تنها پیدا کرنے والے اور کائنات کا نظم و نسق چلانے والے ہیں۔ دنیا کے گروھوں میں سے کسی سے بھی یہ کہنا ثابت نہیں کہ دو پیدا کرنے والے ہیں جو صفات اور افعال میں برابر ہیں۔ مجوسیوں میں سے ثانویہ جو کائنات کے دو خالقوں کا عقیدہ رکھتے ہیں ایک انکے نزدیک خالق خیر ہے اور خیر نور ہے اور دوسرا خالق شر ہے اور شر تاریکی ہے مگر وہ بھی نور اور ظلمت کو برابر نہیں سمجھتے۔ نور ان اور شر تاریکی ہے مگر وہ بھی نور اور ظلمت کو برابر نہیں سمجھتے۔ نور ان کا اس بات پر اتفاق ہے کہ روشنی تاریکی سے بھر ہے۔

ای طرح نصاری جو تنلیث کے قائل ہیں انہوں نے بھی جمال کے تمین

<sup>(</sup>۱) سورة العنكبوت : آيت ۳۸ -

آلک آلک فدا نہیں بنائے۔ بلکہ وہ اس بات پر متفق ہیں کہ جہال کا پیدا کرنے والا ایک بی ہے کوئکہ وہ کہتے ہیں کہ باپ سب سے بڑا الد (معبود) فلام یہ ہے کہ توحید ربوبیت کا اثبات ایک ایسی بات ہے جس پر سب کا اتفاق ہے اور اس میں شرک کم بی ہوا ہے لیکن مسلمان بننے کے لئے یہ کافی نہیں۔ اس کے لئے توحید الوبیت کا اقرار ضروری ہے۔ کافر امتیں اور خصوصا عرب کے مشرک جن میں خاتم المرسلین ملی اللہ علیہ وسلم مبعوث کئے گئے، توحید ربوبیت کا اقرار کرتے تھے لیکن یہ توحید الوحیت مبعوث کئے گئے، توحید ربوبیت کا اقرار کرتے تھے لیکن یہ توحید الوحیت کے اقرار نہ کرنے کی وجہ سے مسلمان نہ بن کے۔

قرآن کریم کی آیات پر غور و گر کرنے والے کے لیے یہ بات واضح ہو جاویگی کہ وہ توحید الوہیت کا مطالبہ کرتے ہوئے توحید الوہیت کا مطالبہ کرتی ہیں۔ جس بات کا مشرکوں نے الکار کیا ان آیات میں اس کا مطالبہ کیا جاتا ہے، اور جس بات کو وہ مانتے ہیں اس سے استدلال کیا جاتا ہے۔ ان آیات میں توحید عبادت کا حکم ہے اور اس بات ن ردی گئ ہے کہ وہ توحید ربوبیت کا اقرار کرتے ہیں۔ توحید عبادت کو سیاتی طلب میں اور توحید ربوبیت کو خبر کے پیرایہ میں ذکر کیا گیا ہے۔

قران كريم ميں جو پهلا حكم ہے وہ الله تعالى كايه ارشاد ہے:

﴿ يَنَائِهُمُ النَّاسُ اعْبُدُوارَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن فَبَلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴿ الَّذِي جَمَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاةَ بِنَاهُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاةِ مَاهُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرُ وِزِفًا لَكُمْ فَلَا جَعَمْ لُوا لِقَوْلُنَدَادًا وَأَنشُمْ تَمْلَمُونَ ﴾ (()

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آيت ٢١ - ٢٢ -

اے لوگو اپنے بروردگار کی عبادت کرو جسے تمہیں اور تم سے پہلے لوگوں کو پیدا کیا تاکہ تم برہیرگار بن جاؤ۔ جس نے تمہارے کئے زمین کو بچھونا اور آسمان کو چھت بنایا اور آسمان سے پانی برسا کر تمہارے کھانے کیلئے پھلوں کو لکالا۔ پس تم اللہ کے لئے شریک مذ بناؤ اور تم جانتے ہو۔

قرآن کریم میں کتنی ہی دفعہ توحید عبادت کی طرف دعوت اس کے بارے میں حکم اور اس کے متعلق الشائے گئے شبات کا رد کیا گیا ہے۔ قرآن کریم کی ہر سورت بلکہ ہر آیت اسی توحید کی طرف دعوت دیتی ہے۔ کیونکہ قرآن کریم میں یا تو اللہ تعالی اور اس کے اسماء و صفات و افعال کے متعلق خبر ہے اور یمی توحید راوست ہے یا اس میں ایک اللہ کی عبادت کی دعوت اور یمی توحید الوصیت کی دعوت اور یمی توحید الوصیت ہے۔

یا اس میں اس بات کی خبر دی گئی ہے کہ اللہ تعالی نے اهل توحید اور اپنے اطاعت گزاروں کو کس طرح دنیا و آخرت میں نوازا ہے اور سی نوازنا توحید کا بدلہ ہے۔

یا قرآن کریم میں مشرکوں اور دنیا و آخرت میں ان کی سرا کے متعلق بطایا گیا ہے اور یہی سرا اصل میں توحید سے بغاوت کرنے والوں کی سرا ہے یا قرآن کریم میں احکام اور شریعت سازی ہے اور یہ توحید کے حقوق میں سے ہے کونکہ شریعت سازی کا حق صرف ایک اللہ ،ی کے لئے ہے۔ میں سے ہے کونکہ شریعت سازی کا حق صرف ایک اللہ ،ی کے لئے ہے۔ ایک کلمہ "لا اللہ الا اللہ" توحید کو اپنی تمام قسموں کے ساتھ اپنے اندر میں سلیط ہوئے ہے۔ کونکہ اس میں نفی بھی ہے اور اثبات بھی۔ (غیر اللہ سمیط ہوئے ہے۔ کونکہ اس میں نفی بھی ہے اور اثبات بھی۔ (غیر اللہ سمیط ہوئے ہے۔ کونکہ اس میں نفی بھی ہے اور اثبات بھی۔ (غیر اللہ

سے الوصیت حقہ کی نفی ہے اور صرف اللہ تعالی کیلئے اسکا اثبات ہے۔) اس کلمہ میں "ولاء و براء ت" بھی ہے۔ ("ولاء" ۔ دوستی۔ اللہ تعالی کیلئے اور براء ت اللہ تعالی کے سوا سب سے) اور دین لوحید کی بنیاد انبی دو باتوں پر ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے اپنے ظیل ابراہیم علیہ العلاة والسلام کے متعلق بتلایا ہے کہ انہوں نے اپنی قوم سے کھا:

(..) ﴿...إِنِّنِ بَرَآةٌ يُمَا لَقَهُ بُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ مُسَيَهُ دِينِ ﴾ .

جس چیز کی تم عبادت کرتے ہو میں اس سے بیزار ہوں مگر اس سے جس نے مجھے پیدا کیا وہ عنقریب میری راہنمائی کرے گا۔

اور یمی اللہ تعالی کی طرف سے مبعوث کردہ ہر رسول کا دستور ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي صَحْلِ أُمَّةِ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللَّهَ وَٱجْتَ نِبُوا الطَّلْغُوتَ ﴾ مم تو برقوم میں ایک پیغمبر بھیج چکے ہیں (یہ عکم دیکر) کہ اللہ تعالی کی عبادت کرو اور طاغوت سے بچو۔ نیز اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿... فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّلْغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْفُرْوَ الْوَثْقَىٰ كَ اَنْفِصَامَ كُمُّ ... ﴾ (") .

پس جو کوئی طاغوت کے ساتھ کفر کرے اور اللہ تعالی بر ایمان لائے اس نے یقینا مصعوط کرا پکڑ رکھا ہے جو لوشنے والا نہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة الزفرف: آيت ٢٧ - ٢٧ -

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آيت ٣٦ -

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آيت ٢٥٧ -

جس کی نے (لا الله الا الله) کما اس نے غیر الله کی عبادت سے اظہار براء ت کیا اور الله تعالی کی عبادت کا اینے آپ کو پابند کیا۔ اور یہ وہ عمد ہے جس کی پابندی کی دمہ داری انسان خود قبول کرتا ہے۔

﴿ ... فَمَن نَكُفَ فَإِنْمَا يَنكُمُ عَلَى نَقْسِيمَ وَمَن أَوْفَى بِمَاعَنهَ دَعَلَيْهُ اللّهَ فَسَبُوْتِيهِ أَبْرًا عَلَيْهُ اللّهَ فَسَبُوْتِيهِ أَبْرًا عَلَيْهِ اللّهَ فَسَبُوْتِيهِ أَبْرًا عَلَيْهُ اللّهُ فَسَبُوْتِيهِ أَبْرًا عَلَيْهُ اللّهُ فَسَبُونِيهِ اللّهِ اللّهُ فَسَبُونِيهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ فَسَبُوْتِيهِ أَبْرًا عَلَيْهِ اللّهُ فَسَبُونِهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

پس جو کوئی عمد لوڑے اس کے عمد لوڑنے کا نقصان اس کی جان کو ہے اور جو کوئی اس عمد کو لورا کرے جو اس نے اللہ تعالی سے کیا ہے تو اللہ تعالی اس کو بہت بڑا ثواب دیگے۔

لا الد الا اللہ توحید عبادت کا اعلان ہے کیونکہ الد کے معنی معبود کے ہیں اس لئے اس کلمہ کے معنی ہیں: اللہ تعالی کے ما سوا کوئی معبود برق نہیں۔ اس کلمہ کے معنی ہیں: اللہ تعالی کے ما سوا کوئی معبود برق نہیں۔ اس کلمہ کے معنی معبول تے ہوئے اسے بڑھنے والا اور اس کے تقاضوں کو لورا کرتے والا اور اس پر اعتقاد رکھنے والا صحیح معنوں میں مسلمان ہے۔ اور جس نے یہ کلمہ بڑیا اور دل کے اعتقاد کے بغیر قاہری طور پر اس کے تقاضوں کو لورا کیا وہ منافی دل کے اعتقاد کو بیان سے تو اس کلمہ کو بڑھے لیکن اس کے منافی مشرکانہ اعمال کا ارتکاب کرے وہ کافر ہے اگرچہ وہ اس کلمہ کو بار بار دہرائے بھیا کہ آج کل کے قبر برست ہیں جو یہ کلمہ اپنی زبانوں سے بڑھتے ہیں لیکن اس کے معنی کو بالکل نہیں سمجھتے۔ ان کے طور و اطوار اور اعمال کے اس کے میں بھی اس کا کوئی اثر دکھائی نہیں دیتا وہ لا اللہ اللہ بھی

<sup>(</sup>۱) سورة الفتح : آيت ۱۰ -

کتے ہیں اور مدد یا عبدالقادر یا بدوی یا قال کی یا قال بھی پکارتے ہیں۔ وہ مردوں کو مدد کے لئے پکارتے ہیں اور مصائب میں ان سے فریاد کرتے ہیں۔ پس۔ پہلے مشرکوں نے کلمہ کے معنی کو ان سے بہتر سمجھا جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے (لا اللہ الا اللہ) کسنے کا مطابب کیا تو انہوں نے سمجھ لیا کہ ان سے بتوں کی عبادت چھوڑنے اور ایک اللہ کی بندگی کرنے کا مطالب کیا عمیا ہے۔ ای لئے انہوں نے کہا:

﴿ أَجَعَلَ لَا لِمَةَ إِلَهَا وَحِدًّا ... ﴾ (١)

کیا اس نے کئی خداوں کو ایک خدا کر دیا۔

اور قوم حود نے کہا:

﴿...أَحِقْنَسَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحْدَهُ، وَنَذَرَ مَاكَانَ يَعْبُدُ مَاكَانَ الْعَبُدُ الْبَاقُونَا ...﴾

کیا تو اس لئے ہمارے پاس آیا ہے کہ ہم ایک اللہ کی عبادت کریں اور جن کو ہمارے باپ دادا لوجتے تھے آن کو چھوڑ دیں۔

اور قوم صالح نے ان سے کہا:

﴿... أَنْنَهَ سُنَاآَنُ نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابِكَأَوْنَا ... ﴾ (").

کیا تو ہم کو ان چیزوں کی عبادت سے روکتا ہے جن کو هارے باپ دادا او جتے آئے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورة ص : آيت ۵ -

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف: آيت ٤٠ -

<sup>(</sup>٣) سورة هود : آيت ٢٢ له

اور ان سے پہلے نوح علیہ السلام کی قوم نے ان سے کہا:

﴿ وَقَالُواْ لَانْذَرُنَّ الِهَتَكُمُّ وَلَانْذَرُنَّ وَذَا وَلَاسُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوفَ وَفَتَرًا ﴾ (١).

اور انہوں نے کہا تم ہر محز اپنے معبودوں کو نہ چھوڑو اور نہ چھوڑو ود کو' اور نہ سواع کو اور نہ بی یغوث و یعوق اور نسر کو۔

كافرول نے لا اللہ الا اللہ كے معنى يد مجھے كه بتوں كى عبادت كو چھوڑا جائے اور صرف ایک اللہ کی عبادت کی جائے۔ اور ای لئے اشوں نے اس کلمہ کے بڑھنے سے انکار کیا کونکہ اس کے بڑھنے کے بعد لات و عزی و منات کی عبادت کا سلسلہ نحتم ہو جاتا ہے۔ آج کے قبر رست اس تناقض كر نهيل سمجه يائي وه اس كلمه كو بهي رفيضة بين اور مردول كي لوجا بهي كرتے ہيں۔ ان ميں سے كي لوگ اله سے مراد اختراع، تحليق اور ايجاد بر قدرت رکھنے والا بیان کرتے ہیں۔ اس طرح اس کلمہ کے معنی ہوں سے: "نئے سرے سے تحلیق ر اللہ تعالی کے ما سوا کوئی قدرت نہیں رکھتا" لیکن یہ انتائی محش ظلمی ہے اتنی بات کا اقرار او مشرکین بھی کرتے تھے۔ جیا کہ اللہ تعالی نے ان کے متعلق بیان کیا ہے۔ کہ اختراع و تحلیق اور زندگی و موت صرف اللہ تعالی کے ہاتھ میں ہے۔ لیکن اس اقرار کے ماوجود وہ مسلمان نہ بن گئے۔ آگرچہ یہ باتیں لا اللہ الا اللہ کے معنی میں شامل بس لیکن وه اس کلمه کا اصل مقصود نهس\_

#### ※※※

<sup>(</sup>١) سورة لوح: آيت ٢٣ -

#### توحيد عبادت مين شرك:

عبادت میں شرک سے مراد یہ ہے کہ عبادت کو یا عبادت کی کسی قسم کو غیر اللہ کے لئے کرنا۔ ہم پہلے اشارہ کر چکے ہیں کہ روئے زمین پر اس شرک کی ابتداء کیسے ہوئی اور یہ آج تک مخلوق میں جاری ہے۔ سوائے ان لوگوں کے جن پر اللہ تعالی نے رحم فرمایا ہے۔ عبادت میں شرک کی دو قسمیں ہیں۔

ایک شرک اکبر جو انسان کو ملت سے فارج کر دیتا ہے۔ بطیعے غیر اللہ کے لئے وزیح کرنا غیر اللہ سے دعا کرنا یا ای طرح کوئی اور عبادت غیر اللہ کے لئے کرنا۔

دوسری قسم شرک اصغر ہے جو ملت سے خارج تو نہیں کرتی البتہ اس سے توحید میں نقص واقع ہوتا ہے۔ اور بیا اوقات انسان شرکہ اکبر تک پہنچ جاتا ہے۔ بیا کاری یا یہ کہنا کہ "بینے اللہ چاہیں اور آپ چاہیں" یا یہ کہنا کہ "آگر اللہ اور آپ نہ ہوتے" اور اس طرح کے دوسرے جملے، جو کہ زبان سے ادا تو کئے جاتے ہیں لیکن ان کے معانی مقصود نہیں ہوتے۔ اس امت میں شرک بہت رواج پکڑ چکا ہے۔ اس کے پھیلنے کے اسباب بہت سے ہیں مثلاً بہت سے لوگوں کی کتاب و سنت سے دوری، آباء و اجداد کی اندھی تقلید، مردوں کی تعظیم میں مبالغہ اور ان کی قبروں پر عمارتوں کا بنانا اور اس دین کی حقیقت سے بے خبری جس کے ساتھ اللہ تعلی نے اپنے رسول صلی اللہ علمہ وسلم کو مبعوث فرمایا۔

امير المومنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه فرماتے ہيں:

"جب اسلام میں وہ لوگ پروان چردین کے جنہوں نے جاھلیت کو نہیں پیچانا تو اسلام کی کرویاں ایک ایک کر کے لوٹ جائیں گی"

شرک کے عام ہونے کے اسباب میں سے ان شبهات اور حکایات کی شهرت بھی ہے جن کی وجہ سے بہت سے لوگ بھٹک گئے ہیں اور جن کو وہ اپنے مشرکانہ اعمال کی درستگی کے لئے سند قرار دیتے ہیں۔ ان میں سے کچھ الیے شبهات الیے ہیں جو گزشتہ امتوں کے مشرکین نے پیش کئے اور کچھ الیے ہیں جو اس امت کے مشرکین نے پیش کئے ہیں۔ ان شبهات میں سے چند ہیں:

#### پهلاشب

یہ شبہ مشرکوں کے نئے اور ریانے قریباً تمام گروہوں میں موجود ہے۔ اس کی اساس آباؤ اجداد کے طرز عمل کو جست الظہرانا ہے اور یہ کہ انہیں عقیدہ ایتے آباء و اجداد سے ورث میں ملا ہے۔ جیساسمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَكَلَاَلِكَ مَا آَرْسَلْسَامِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ٓءَابَآءَ نَا عَلَّ أَمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَانْدِهِم مُّفَتَدُونَ ﴾ (''.

ای طرح ہم نے تجھ سے پہلے جب کمی بستی میں کوئی درانے والا بھیجا لو وہاں کے مالدار لوگ یمی کمنے لگے ہم نے اپنے باپ دادا کو ایک دین پر یایا اور ہم لو اننی کے نقش قدم بر چلیں گے۔

اس دلیل کا سارا وہ لوگ لیتے ہیں جو اپنے دعوی کے اثبات کے لئے کوئی

<sup>(1)</sup> مورة الزخرف: آيت ٢٣ -

اور دلیل پیش نہیں کر سکتے۔ لیکن میدان مناظرہ میں اس بودی دلیل کی کوئ وقعت و قیمت نہیں ہے کوئد ایک آباء و ابداد بدایت پر نہیں تھے اور جو ہدایت پر نہیو اس کی بیروی اور انتباع کرتا نامائز ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔ ﴿ ... أَوَلُوْ كَانَ مَا اَلَّهُ مُعْمَدُ لَا يَسْلَمُونَ شَيْعًا وَلَا يَسْمَدُونَ ﴾ (۱).

مميا آكر ان كے آباء واجداد نہ كچھ جانتے ہوں اور نہ بى ہدايت پلنے والے ہوں (تب بھى يد ايت پلنے والے موں (تب بھى يد ان كى پيروى كريں گے)

الله تعالى أيك أور مقام ري فرماتي بين:

﴿ ... أَوَلَوْكَانَ ءَابَآ أَوُهُمْ لَا يَتْقِلُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْ تَدُونَ ﴾ (١)

کیا اگر ان کے آباء و اجداد بے عقل اور گمراہ ہوں (تب بھی ان کی ۔ پیروی کریں گے)

آباء و اجداد کی پیروی قابل تعربیت اس وقت ہے جب کہ وہ حق پر ہوں۔ اللہ تعالی اوسف علیہ السلام کے بارے میں فرماتے ہیں:

﴿ وَاَنْبَعْتُ مِلَةَ مَا بَآءِ ىَ إِبْرَهِيمَ وَ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ مَا كَانَ لَنَآ أَن نُشْرِكَ بِاللّهِ مِن شَيْءُ ذِلْكَ مِن فَضْلِ ٱللّهِ عَلَيْمَ النّاسِ وَلَنكِينَ أَحْتُرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ (٣).

میں نے اپنے آباء و اجداد ابراہیم، انتحق اور یعقوب کے دین کی پیروی کی۔ عمارے لئے یہ روا نہیں کہ اللہ تعالی کے ساتھ کسی کو شریک کریں۔ یہ عم

- (۱) سورة الماكرة: آيت ۱۰۴ \_
  - (٢) سورة البقره: آيت ١٤٠ \_
  - (٣) سورة لوسف : آيت ٣٨ -

ر اور تمام لو کول ر الله تعالی کا فضل ہے لیکن اکثر لوگ مشکر نہیں کرتے۔ دوسری جگه الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَالَّذِينَ وَامَنُوا وَانْبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَنِ أَلْحَقْنَا بِيمَ ذُرِّينَهُمْ ... ﴾ (1)

اور جو لوگ ایمان لائے اور ان کی اولاد بھی ایمان کے ساتھ ان کی راہ پر چلی تو ہم ان کی اولاد کو بھی (جنت میں) ان کے ساتھ کر دیں گے۔
یہ شبہہ مشرکین کے دلوں میں ایسا بیٹھ چکا ہے کہ وہ اس کو انبیاء علیم السلام کی دعوت کے مقابلہ میں ہمیشہ پیش کرتے رہے ہیں۔ حضرت نوح علیہ السلام نے جب اپنی قوم کو اللہ کی عبادت کی دعوت دی تو انہوں نے علیہ السلام نے جب اپنی قوم کو اللہ کی عبادت کی دعوت دی تو انہوں نے

﴿.. يَفَوْهِ اعْبُدُواْ اللَّهُ مَالَكُوْمِنَ إِلَاهِ غَيْرُهُۥ أَفَلَا نَتْقُونَ فَ فَقَالَ الْمَلُوُّا الَّذِينَ كَفُرُواْمِن فَوْمِهِ مَاهَلْنَا إِلَّا بَشَرٌّ مِثْلُكُو يُرِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْسَاءَ اللَّهُ لَأَنْزِلُ مَلَيْكُمُ مَّاسَمِ مِنَا بِهَذَا فِي مَالِبَا الْأَوَّلِينَ ﴾ (").

جواب میں یبی شبہ پیش کیا (اس بارے میں) قران کریم میں ہے:

(نوح علیہ السلام نے کہا) اے میری قوم اللہ تعالی کی عبادت کرو۔ اس کے سوا تمہارا کوئی معبود نہیں۔ کیا پس تم نہیں درتے۔ اس کی قوم کے سردار جو کافر تھے کہنے گئے: یہ ہے کیا تم جیسا ایک آدمی ہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ کسی طرح تمہارا بڑا بن جائے ۔ آگر اللہ تعالی (واقعی) عابتا تو فرشتے اتارتا۔ ہم نے تو ایسی بات اپنے پہلے باپ دادوں میں نہیں میں

<sup>(</sup>١) سورة الطور: آيت ٢١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الموسنون : آبات ٢٣ - ٢٣ -

حضرت صالح عليه السلام سے ان كى قوم نے كما:

﴿...أَنْهَا اللَّهُ اللَّهُ مُلَّا مَا يَعْبُدُ وَابِا قَوْلًا .. ﴾ (١) .

کیا تو ہمیں ان چیزوں کو لوجنے سے روکتا ہے جن کو عمارے باپ دادا لوجتے تھے

اور حضرت شعيب عليه السلام كي قوم نے ان سے كها:

﴿... أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتَرُكَ مَا يَعَبُدُ مَابِنَا وُنَا ... ﴾ (").

کیا تیری نماز تجھے یہ حکم دیتی ہے کہ ہم ان چیروں کو چھوڑ دیں جن کی لوجا ہمارے باپ دادا کرتے تھے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جب ولیل سے اپنی قوم کو خاموش کردیا توانہوں نے بھی میں بات کی :

﴿ ... مَا تَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظُلُ لَمَا عَكِينِينَ ۞ قَالَ هَلَ يَسْمَعُونَكُمْ ا إِذْ تَذَعُوبَ ۞ أَوْيَنَعْمُونَكُمْ أَوْمَعْمُرُونَ ۞ قَالُواْبُلْ وَجَدْنَا تَابِلَةَ مَا كَذَلِكَ يَعْمَلُونَ ﴾ (ابراہیم علیہ السلام نے کہا) تم کس کو لوجتے ہو؟ انہوں نے کہا: ہم بت لوجتے ہیں اور انہی کے مامنے بڑے رہتے ہیں۔ (ابراہیم علیہ السلام نے) کہا " جب تم ان کو پکارتے ہو تو کیا یہ سنتے ہیں یا تمہیں نفع و نقصان پہنچا کتے ہیں۔ انہوں نے کہا: ہم نے اپنے آباء واجداد کو ای طرح کرتے ہوئے پایا

<sup>(</sup>۱) سورة هود : آيت ۲۲ -

<sup>(</sup>٢) سورة هود: آيت ٨٤ -

<sup>(</sup>۳) سورة الشعراء: آيت ۵۰ - ۲۸ -

اور فرعون نے موسی علیہ السلام سے کہا:

﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولِي ﴾ (1)

(فرعون نے) كها: اچھا اكلے لوكوں كا كيا مال بونا ہے؟

غرض کہ کفر ایک ہی ملت ہے اور مشرکین کے پاس حق کے مقابلہ میں بس یہی بودی اور بے وزن دلیل ہوتی ہے۔

## دوسراشبه:

یہ شبہ مشرکین قریش اور دیگر لوگوں نے پیش کیا ان کا کہنا تھا کہ جس شرک کا وہ ارتکاب کررہے ہیں وہ درست ہے کیونکہ وہ تقدیر الهی سے ہے۔ سورہ الانعام میں اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ سَيَقُولُ الَّذِيرَ اَشْرَكُواْ لَوْشَآءَ اللَّهُ مَآ أَشْرَكَنَا وَلَآءَ ابَآؤُنَا وَلَاحَرَّمْنَامِن مَعْنُو ...﴾ (٣

عنقریب مشرکین کهیں گے: اگر اللہ چاہتا تو نہ ہم اور نہ ہمارے باپ دادا شرک کرتے اور نہ ہی ہم کسی چیز کو حرام کرتے۔

اور سورة النحل مين فرمايا:

﴿ وَقَالَ الَّذِيكَ أَشْرَكُواْ لَوْسَكَ ٱللَّهُ مَاعَبُدْنَا مِن دُونِ مِهِ مِن ثَنَيْءٍ فَعَنُ وَلَا ٓ اَلْكُواَ وَلَا مَالَّاقُونَا وَلَا مَا الْكُولُونِ وَلِهِ مِن ثَنَيْءٍ مِن ثَنْيَ وِ ... ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة له : آيت ٥١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام: آيت ١٣٨ -

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: آيت ٣٥ -

اور مشرک لوگ کہتے ہیں: (ہمارا کیا تصور ہے) اگر اللہ چاہتا تو ہم اور ہمارے باپ دادا اس کے سوا کسی کو نہ پوجتے اور نہ ہی ہم اس کے (کمے) بغیر کسی چیز کو حرام قرار دیتے۔

اور سورہ الزخرف میں ہے:

#### ﴿ وَقَالُواْ لَوْشَآ ءَالرَّحْمَنُ مَاعَبَدْنَهُمْ ... ﴾ (١)

اور انہوں نے کہا: اگر رحمن چاہتا تو ہم ان کو مذ لوجتے۔

حافظ ابن کشیر رحمة الله نے سورہ الانعام کی آیت کی تفسیر میں لکھا ہے:
مشرک اپنے شرک اور اپنی طرف سے حرام کردہ چیزوں کی حرمت ثابت
کرنے کے لئے جو شبہ پیش کرتے ہیں الله تعالی نے اسے بیان کیا ہے:
(وہ کستے ہیں) کہ ان کے شرک اور ان کے چیزوں کو حرام کرنے کی الله
تعالی کو خبر ہے اور وہ اس بات پر قادر ہیں کہ ہمارے دلوں میں ایمان
دیا اور ہمیں کفر سے روک دیں لیکن انہوں نے ایسا نہیں کیا۔ اس
سے معلوم ہوا کہ ہمارے اعمال و تعرفات الله تعالی کی مشیئت و ارادہ سے
ہیں اور وہ ہمارے ان اعمال کی وجہ سے ہم سے راضی ہیں۔

عاقط ابن کثیر نے اس ر لکھا ہے:

یه کچی اور باطل دلیل ہے۔ آگر ان کی یہ بات درست ہوتی تو انہیں اللہ تعالی کوں عذاب چکھاتے؟ اور کیوں انہیں تباہ و برباد کرتے اور ان سے شدید اصفام لیتے؟

<sup>(</sup>۱) سورة الزخرف : آیت ۲۰ به

قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْيِم

(اے پیغمبر) کر دیجئے کیا تمارے پاس اس بارے میں کوئی علم ہے؟ یعنی اس بارے میں کوئی علم ہے؟ یعنی اس بارے میں کہ اللہ تعالی تم سے تمارے ان اعمال کی وجہ سے نوش ہیں۔ وفَتُحَرِّجُوهُ لَنَا اللهِ تم اس کو عمارے سامنے پیش کرو۔ (إِنْ تَتَبِّعُونَ إِلاَّ الظَّنَ) تم تو صرف گمان کی بیروی کرتے ہو۔

یعنی یہ تو ان کا وہم اور خیال می ہے جس کی بنا ر وہ یہ بات کمہ رہے ہیں۔ وَإِنَّ أَنتُم إِلَّا تَخْرُصُونَ)

> تم اپنے دعوی میں اللہ پر جھوٹ و افتراء باندھ رہیے ہو۔(۱) حاقط ابن کثیر سورۃ النحل کی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

ان کی بات کا ظامہ یہ ہے آگر اللہ تعالی عارے اعمال کو نا پسند کرتے ہوئے تو میں ان کی سزا دیتے اور عیں وہ اعمال کرنے کی طاقت و قدرت بی نے دیتے۔ اللہ تعالی نے ان کے اس شبہ کی تردید کرتے ہوئے فرمایا:
وفَهَلُ عَلَی الشَّرُسُلِ إِلَّا الْبَلَاعُ الْمِیْنُ اُ

رَ رُولُوں کی ذرد داری تو صرف واضح طور پر (پیغام کو) پہنچانا ہے۔ (وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللهُ وَاجْتَنْبُوا الطَّاعُوتَ فَمِنْهُمُ مَنْ هَذَى اللهُ وَمَنْهُمُ مَنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيْرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةٌ الْمُكَذِّبِيْنَ) (")

اور عم أو ہر ایک امت میں رسول بھیج چکے ہیں (یہ حکم دیکر) کہ اللہ تعالی

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ۲: ۱۸۲ -

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ۽ آيت ٣٧ \_

عبادت کرو اور طاغوت سے بچے رہو۔ پس ان میں سے کچے ایسے تھے کہ
اللہ تعالی نے ان کو ہدایت دی اور کچے ایسے تھے کہ ان پر گرائی جم گئ۔
درا زمین میں سیر کرو اور دیکھو جھٹلانے والوں کا انجام کیا ہوا۔
صورت حال اس طرح نہیں جس طرح تم نے گمان کیا ہے کہ اللہ تعالی نے
تمہاری مذمت نہیں کی اللہ تعالی نے تو انتہائی شدید انداز میں تمہاری
مذمت کی ہے اور انتہائی سخت انداز میں شرک سے منع کیا ہے اور ہر
زمانے اور لوگوں کے ہر گروہ میں رسول مبعوث کیا۔ اور سب رسول ایک
اللہ کی عبادت کی دعوت دیتے اور غیر اللہ کی بندگی سے منع کرتے جیسا کہ
اللہ کی عبادت کی دعوت دیتے اور غیر اللہ کی بندگی سے منع کرتے جیسا کہ
اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

«أَنِ اعْبُدُوا اللهُ وَاجْتَنِبُوا السَّطَاعُوتَ»

الله کی عبادت کرو اور طاغوت سے بچو۔

جب سے حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک شروع ہوا اللہ تعالی ای دعوت کے ساتھ رسولوں کو مبعوث فرماتے رہے۔ الل زمین کی طرف پہلے رسول حضرت نوح علیہ السلام تھے اور آخری حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم جن کی دعوت مشرق و مغرب کے سب انسانوں اور جنوں کے لئے ہے ان سب رسولوں کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِى إَلِيَّهِ أَنَّهُ ، لَآ إِلَهَ إِلَّآ أَنَّا فَأَعْبُدُونِهِ اور ہم سے تجہ سے پہلے کوئی پستمبر نہیں بھیجا مگر اس پر یہی وی بھیجتے رہے کہ میرے سوا کوئی معبود نہیں لیس میری عبادت کرو۔

<sup>(</sup>١) سورة الانبياء: آيت ٢٥ -

اور الله تعالى كا ارشاد ہے:

﴿ وَسَّنَا مَنَ أَرْسَلْنَا مِن مَقَلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنا مِن دُونِ الرَّحَلَنِ وَالمَهَ يُعْبَدُونَ ﴾

تجه سے پہلے جو پیغمبر ہم بھیج چکے ہیں ان سے سوال کر اکیا ہم
نے رحمٰن کے سوا معبود مقرر کئے تھے کہ آئی عبادت کی جائے؟
اور اس آیت شریفہ میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَافِ كُلِ أُمَّقِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَالْبَعْدِبُواْ الطَّلْعُوتَ ﴾ مم بر امت میں رسول بھیج چکے ہیں (یہ حکم دے کر) کہ الله کی عبادت کرو اور فاغوت سے بچو۔

اس کے بعد کمی مشرک کا یہ کسنا کس طرح درست ہے۔ (لَوْ شَاءَ الله مَا عَبَدُنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَنَىءٍ).

آگر اللہ تعالی چاہتا تو ہم ان کے سوا کسی کی عبادت نہ کرتے۔

اللہ تعالی کی مشیئت شرعیہ ان کے شامل طال نہیں کیونکہ اللہ تعالی نے انہیں اپنے رسولوں کے ذریعہ روکا۔ جہال تک مشیئت کونیہ کا تعلق ہے کہ تقدیر الی کے تحت انہیں ایسا کرنے کا افتیار دیا ممیا تو اس میں ان کے لئے کوئی جے نہیں۔۔۔

عاقط ابن كثير رحمة الله فرماتے ہيں:

اللہ تعالی نے یہ بھی بتایا ہے کہ رسولوں کی تنبیہ کے بعد ان کے اعمال کی

<sup>(</sup>١) سورة الزفرف: آيت ٢٥ -

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آيت ٣٦ \_

وجہ سے انہیں ونیا ہی میں سزا دی محکی۔ (۱)

اس شبر کو پیش کرنے سے مشرکوں کا مقصد اپنے برے اعمال کی معذرت کرنا نہیں کیونکہ وہ اپنے اعمال کو برا ہی نہیں گمجھتے وہ تو سمجھتے ہیں کہ وہ اچھے کام کر رہے ہیں ویحشبُونَ أَنْهَمُ مُحْشِنِتُونَ صُنْعاً،
ولِیُقَدِّرِ بُونَا إِلَی اللهِ زُلْقَیٰ، وہ بنوں کی اس لئے لوجا کررہے ہیں کہ وہ انہیں مقام و مرتبہ میں اللہ سے قریب کر دی

ان کے اس شب کے پیش کرنے کا مقصد یہ ہے کہ ان کے اعمال جائز و درست اور اللہ تعالی کے ہاں پسندیدہ ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے ان کی تردید کرتے ہوئے فرمایا کہ آگر حقیقت وہی ہوتی ہے جو یہ پیش کر رہے ہیں تو اللہ تعالی ان کی مذمت کے لئے رسولوں کو مبعوث کرتے اور نہ ان کے اعمال کی وجہ سے انکو سزا دیتے۔

#### ميسراشبه:

ان کے شبہات میں سے ایک یہ ہے کہ لا اللہ الا اللہ کا صرف زبان سے کہ لینا جنت میں داخلہ کے لئے کافی ہے خواہ اس کے بعد انسان کیسے ہی شرکیہ یا کفریہ اعمال کرے اس سلسلہ میں وہ ان احادیث کے ظاہری الفاظ سے دلیل پکڑتے ہیں جن میں آیا ہے کہ جس کمی نے اپنی زبان سے شاد تیں (اللہ تعالی کی توحید کی شادت اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی مواہی) کا اقرار کیا وہ جنم کی آگ پر حرام ہو کیا۔

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ٢ / ٥٨٧ - ٥٨٠ -

اس شبه كا جواب يہ ہے كہ ان احادیث سے مراد وہ شخص ہے جس نے لا اللہ الا اللہ كها اور اى پر اس كى موت آئى۔ شرك كر كے اس نے اس كلمہ كى نفى نہيں كى۔ بلكہ خلوص دل سے اس كلمہ كا اقرار كيا اور اللہ تعالى كے ماسوا جن كى عبادت كى جاتى ہے الكا الكار كيا اور اسى پر اس كى موت آئى جيسا كہ عتبان رضى اللہ عنہ كى حديث ميں ہے: "بے شك اللہ تعالى نے جہنم كى أگ بر اس شخص كو حرام كيا جس نے لا

الد الا الله الله تعالى كى رضا مندى كے حصول كے لئے كها" (۱)
اور صحيح مسلم ميں ہے: جس نے لا الد الا الله كها اور الله تعالى كے سوا جس
كى كى بھى عبادت كى جاتى ہو اس سے كفر كيا تو اس كا مال اور نون حرام
ہوسميا (كى كو اس كے مال بر ہاتھ دالنے اور اس كا نون بهانے كى اجازت
نبيں) اور اس كا حساب اللہ تعالى بر ہے۔"(۱)

اس مدیث شریف میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مال و نون کی حرمت کو دو باتوں سے مشروط کیا۔ پہلی بات: لا الد الا اللہ کا کہنا اور دوسری بات: اللہ تعالی کے سوا جن کی عبادت کی جاتی ہے ان سے کفر کرنا۔ اس طرح معنی کے بغیر لا الد الا اللہ کے الفاظ کسے پر اکشفا نہیں کیا گیا بلکہ اس کا کہنا بھی ضروری ہے اور اس کے مطابق عمل کرنا بھی ضروری ہے۔ لا الد الا اللہ کہنا جنت میں داخل ہونے اور جہنم کی گئ سے نجات پانے کا سب ہے لیکن کوئی سب اس وقت کار آمد و مفید ہوتا ہے جب اس کی

<sup>(</sup>۱) سحيح مسلم ۱ : ۲۵۷ -

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم : ۱ : ۵۳ -

شروط پائی جائیں اور اس کی راہ میں حائی ہونے والی رکاوٹیں موجود نہ ہوں۔
حضرت حسن رجمۃ اللہ سے کہا گیا: کچھ لوگ کہتے ہیں کہ "جس نے لا الد الا اللہ کہا اللہ کہا جنت میں داخل ہو گیا"۔ فرمانے گئے "جس نے لا الد الا اللہ کہا اور اس کے حقوق و فرائض کو ادا کیا جنت میں داخل ہو گیا۔"
حضرت وصب بن منبہ نے اس شخص کو جس نے اپنے سوال میں کہا کہ کیا لا الد الا اللہ جنت کی کنجی شہیں۔ جواب دہتے ہوئے کہا: کیوں شہیں۔ لیکن ہر کنجی کے دندانے ہوں ہر کنجی کے دندانے ہوں او وہ تیرے لئے کھول دے گی وگرنہ کھول نہ سکے گی۔ لہذا کس طرح کہا جا اس کا کہنے والا مردوں سے دعائیں کرتا ہو اور مشکلات میں ان سے فریاد اس کا کہنے والا مردوں سے دعائیں کرتا ہو اور مشکلات میں ان سے فریاد کرنے والا نہ ہو! یہ تو کھلا ہوا مغاللہ ہے۔

# حوِتھاشبہ:

آیک ظاط خیال یہ بھی پیش کیا جاتا رہا ہے کہ جب تک لوگ "لا اِللّہ اِللّہ اللّه مَحَدَّمَدُ رَّسُولٌ اللّهِ" کہتے رہیں کے تب تک امت محمدیہ میں شرک راخل نہیں ہو گا۔ اولیاء و صالحین کی قبروں کے پاس جو کچھ کیا جاتا ہے وہ شرک نہیں ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ نبی کرمیم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا کہ اس امت میں یہود و نصاری کے مشابہ اعمال پائے جائیں گے۔ ان کے اعمال میں سے ان کا ایک عمل یہ تھا کہ انہوں نے اللہ تعالی کو چھوڑ کر اپنے علماء اور راہبوں کو رب بنایا تھا۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے: تم اپنے سے پہلے لوگوں کے طریقوں کی ہر ہر بات میں پیروی کرو گ۔ اگر وہ گوہ کی بمل میں داخل ہوئے تو تم بھی اس میں داخل ہو گے۔ صحابہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! کیا یہود و نصاری (مراد ہیں) آپ نے فرمایا: اگر وہ مراد نہیں تو اور کون مراد ہے؟"(د)

اس مدیث شریف میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا ہے کہ یہ امت وہ سب کچھ کرے گی جو پہلی امتوں نے کیا خواہ اس کا تعلق دینی امور سے ہو یا عادات سے یا سیاست سے جس طرح سے پہلی امتوں میں شرک تھا اس طرح اس امت میں جمی شرک یایا جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس بات کی خبر دی وہ بات واقع ہو چکی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی بجائے ان قبروں کی کتنی ہی صورتوں میں پرستش کی جاتی ہے۔ اور ان بر ندرس پیش کی جاتی ہیں۔

نبی کریم علی الله علیہ وسلم نے اس بات کی خبر بھی دے دی که اس وقت 

تک قیامت بیا نہ ہو گی جب تک ان کی امت میں سے ایک قبیله 
مشر کوں کے ساتھ نہ مل جائیگا اور جب تک ان کی امت میں سے کچے ،

مشر کوں کو نہ لیومیں گے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری (طبع شده مع فتح الباری) : ۱۳ : ۳۰۰ ـ

<sup>(</sup>۲) سنن ابی داود : باب الفتن حدیث نمبر ۳۲۵۲ ـ اس حدیث کو امام ابن ماجہ نے بھی روایت کیا ہے۔

اس امت میں شرک تباہ کن باتیں اور گراہ فرقے ظاہر ہو چکے ہیں جن کی وجہ سے بہت سے لوگ دائرہ اسلام سے خارج ہو چکے ہیں۔

# انجوال شبه:

ایک اور شبہ کے لئے یہ لوگ اس مدیث سے استدلال کرتے ہیں:
"بے شک شطان اس بات سے مالوس ہو چکا ہے کہ جزیرہ عرب میں نمازی
اس کی لوجا کریں گے" یہ مدیث صحیح ہے اور ایک سے زیادہ طریقوں سے
صحیح مسلم اور دیگر کتالوں میں روایت کی گئی ہے۔

ان كااستدلال يه ب كداس حديث كى روشنى ميں جزيره عرب ميں بشرك كابونا محال ب-اس استدلال كا جواب، جيسا كدابن رجب رحمة الله نے بيان كيا ہے يہ ہے كه: شطان اس بات سے نا اميد ہو چكا ہے كہ سارى امت شرك اكبر بر مجتمع ہو -

مافظ ابن کثیر رحمة الله نے بھی ﴿ ... ٱلْيَوْمَ مَيْسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ ... ﴾ . كى تفسير كرتے ہوئے اس بات كى طرف اثاره كيا ہے۔

دوسری بات یہ ہے کہ اس حدیث شریف میں یہ کہا گیا ہے کہ "شطان نا امید ہو گیا" یہ نہیں کہا گیا کہ ان اور اس کا از خود نا امید ہو تا اس کے اپنے گمان اور اندازہ سے ہے اس کی بنیاد و اساس علم نہیں کیونکہ غیب کا علم نہیں جانتا۔ علم غیب تو صرف اللہ تعالیٰ کو ہے۔ اور اس کے اس ممان اور تمن کی تکفیب وہ احادیث شریفہ کرتی ہیں جن میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتلایا کہ آپ کے بعد آپ کی امت

میں شرک واقع ہو گا۔

علادہ ازیں شطان کے اس کن و کمان کو تاریخ نے بھی جھٹلایا نبی کریم ملی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد کتنے ہی عرب مختلف انداز سے اسلام سے مرتد ہو گئے۔

#### جهثاشيه:

ان کے شبهات میں سے ایک یہ ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ ہم اولیاء و صالحین سے یہ نہیں چاہتے کہ وہ اللہ تعالی کی بجائے ہماری ضروریات کو پورا کریں بلکہ ہم ان سے یہ چاہتے ہیں کہ وہ اللہ تعالی کے ہاں ہماری شفاعت کریں کونکہ وہ صالحین اور اللہ تعالی کے مقربین میں سے ہیں اور شفاعت کا شبوت تو کتاب و سنت میں موجود ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ بالکل یمی بات مشرکوں نے اللہ تعالی کی بجائے مخلوق سے اپنے تعلق کی درستگی کو ثابت کرنے کے لئے کمی۔ جیسا کہ ان کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

وَاللَّذِينَ الْعَنْدُوا مِن دُونِهِ الْوَلِيكَ مَانَعَبُدُهُمْ إِلَا لِيُقَرِّهُونَا إِلَى اللَّهِ دُلْفَيْ ﴾ بن لوگوں نے اللہ کے سوا دوسروں کو دوست بنایا ہے (وہ کہتے ہیں کہ) ہم لو ان کو اس لئے لوجتے ہیں کہ وہ ہم کو اللہ کے نزدیک کر دیں) ایک دوسرے مقام کر اللہ تعلی فرماتے ہیں:

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُهُمْ وَلَا يَنفَمُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلَاً . وَهُنفَكُمْ وَلَا يَنفَمُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلَاً . شُفَعَتُونًا عِندَاللَّهِ ... ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: آيت ٣ -

<sup>(</sup>٢) سورة لونس: آيت ١٨ ـ

وہ اللہ کے سوا اس چیز کی عبادت کرتے ہیں کہ نہ وہ ان کو ضرر پہنچا سکتی ہے اور نہ ہی اکلو نفع دے سکتی ہے اور وہ کہتے ہیں کہ وہ ہمارے اللہ کے ہاں سفارشی ہونگے۔

دوسری بات یہ ہے کہ شفاعت برحق ہے لیکن وہ سرف اللہ ہی کی ملکیت

## ﴿ قُلِ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴾ (''

کہ دی بجئے سفارش تو ساری اللہ کے اختیار میں ہے۔ آسمانوں اور زمین میں اس کی مادشاہی ہے۔

شفاعت الله تعالى سے طلب كى جاتى ہے نه كه مردول سے۔ اور الله تعالى نے هميں بتلا يا ہے كه اس كے حصول كيلئے دو شرطيں ہيں۔

پہلی شرط یہ ہے کہ شفاعت کرنے والے کو اللہ تعالی کی طرف سے شفاعت کی امازت میسر ہو۔

﴿ ... مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْ نِهِ عَندُهُ اللَّهِ إِلَّا إِلَّا إِلَّهُ اللَّهِ اللّ

کون ہے جو ان کے ہاں ان کی اجازت کے بغیر شفاعت کرے؟ اور دوسری شرط یہ ہے کہ جس کی شفاعت کی جائے اللہ اس کے قول اور عمل سے راضی ہوں اور وہ مومن موصد ہی ہو سکتا ہے جیسا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

## ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْبَعْنَىٰ ﴾ (٣).

(۱) سورة الزمر: آيت ۲۳۸ -

(٢) مورة البقرة: آيت ٢٥٥ - (٣) مورة الأنبيا: آيت ٢٨ -

اور وہ (فرشتے) سفارش نہیں کرتے مگر اس شخص کے لئے جس کو وہ (اللہ تعالی) پسند کریں۔

ایک دوسرے مقام بر اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَاتُغْفِي شَفَعَنُهُمْ شَبِّنًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن مَشَاءً وَيَرْضَى ﴾ (١) .

اور آسمانوں میں کتنے فرشتے ہیں ان کی سفارش کسی کام نہیں آ سکتی مگر اس کے بعد کہ اللہ جس کے لئے چاہیں اور پسند کری، اس کے بارے میں اجازت دی۔

اور فرمایا:

﴿ يَوْمَهِذِلَّا نَنْفُعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنَّ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلًا ﴾ (١).

اس دن کسی کی شفاعت کام نہ آئیگی مگر جس کو رحمٰن سفارش کی اجازت دس اور اس کی بات کو پسند کری۔

اللہ تعالی نے اس بات کی اجازت نہیں دی کہ فرشوں سے یا نبیوں سے یا بتوں سے یا بتوں سے اور انہی سے بتوں سے اور انہی سے مانگی حاتی ہے۔ مانگی حاتی ہے۔

﴿ قُل لِلَّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا ... ﴾ (°).

کہ دیکئے کہ سفارش تو ساری اللہ ہی کے اختیار میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورة النجم: آيت ۲۷ -

<sup>(</sup>٢) مورة له : آيت ١٠٩ -

<sup>(</sup>٣) سورة الزم : آيت ١٨٣ ـ

وہ بی شفاعت کرنے والے کو شفاعت کی اجازت بخشتے ہیں آگر وہ اجازت نہ
دیں تو کوئی ان کے دربار میں شفاعت کی جرات نہیں کر سکتا۔ ان کے ہال
مخلوق والا معاملہ نہیں کہ مخلوق کی اجازت کے بغیر بھی ان کے روبرو
شفاعت کی جاتی ہے ' اور وہ نہ چاہتے ہوئے بھی شفاعت کو قبول کر لیتے ہیں
کیونکہ جس کے رو برو شفاعت کی جاتی ہے وہ شفاعت کرنے والے اور اس
کے تعاون کا محتاج ہوتا ہے اس لئے وہ اس کی شفاعت اس وقت بھی قبول
کر لیتا ہے جب کہ اس نے اجازت نہیں دی ہوتی۔

اللہ تعالی تو ہر کسی سے بے نیاز ہے وہ کسی کے دست نگر نہیں سب ان کے محتاج ہیں۔ دوسری بات یہ ہے کہ مخلوق اور اللہ تعالی میں ایک بنیادی فرق یہ ہے کہ مخلوق میں سے حاکم اپنی رعیت کے تمام اتوال سے شفاعت کرنے والوں کے بتائے بغیر واقعت نہیں ہوتا اور اللہ تعالی تو وہ ہیں کہ انہیں اپنی مخلوق کے تمام حالات کی خبر ہے۔ انہیں اس بات کی چنداں حاجت نہیں کہ کوئی انہیں ان کے حالات بتلائے۔

شفاعت کی حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی مخلص لوگوں پر عنایت فرماتے ہوئے انہیں ان لوگوں کی دعا کی وجہ سے معاف فرما دیتے ہیں جن کو انہوں نے از راہ کریم شفاعت کی اجازت عطا فرمائی ہوتی ہے۔



## ساتوال شبه:

یہ شبہ بھی پیش کیا جاتا ہے کہ اولیاء و صالحین کا اللہ تعالی کے ہاں خاص مقام ہے ان کی محبت و تعظیم میں یہ بات شامل ہے کہ ان کے ساتھ رابط رکھا جائے، ان کے آثار سے تبرک حاصل کیا جائے، اور ان کے طفیل اور ان کے حق کے ساتھ اللہ تعالی سے سوال کیا جائے۔ اس شبه كا جواب يه ب كه سب مومن لوگ اولياء الله بين البته اين ايمان اور اعمال کے بقدر ان کی ولایت کے درجات ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ لیکن کسی ایک کے بارے میں قطعی طور برید کہنا کہ وہ اللہ کا ولی ہے اس کے لئے کتاب و سنت سے دلیل کا ہونا ضروری ہے۔ جس کی ولایت کی شهادت کتاب و سنت دین ہم بھی اس کی ولایت کی شہادت دیتے ہیں۔ اور جس کی شادت کتاب و سنت نہ دیں تو ہم حتمی طور ہر اس کے بارے میں کھے نہیں کہ کتے البت مومن کے لئے خیر کی امید رکھتے ہیں۔ جن لو گول کے مارے میں کتاب و سنت سے یہ ثبوت ملتا ہے کہ وہ اولیاء الله میں سے ہیں ایکے بارے میں بھی فلو کرنا ان سے تبرک حاصل کرنا ان کے طفیل اور حق کے ساتھ اللہ سے سوال کرنا جائز نہیں۔ یہ سب باتیں شرک اور بدعات محرمہ کے وسائل میں سے ہیں۔ ہم نیک لوگوں سے محبت کرتے ہیں اور اچھے اعمال اور بھلی عادات میں ان کی پسروی کرتے ہیں لیکن ان کے بارے میں غلو کرتے ہیں اور نہ ہی ان کو ان کے مقام و م تبہ سے اونچا کرتے ہیں۔ شرک کی ابتداء نیک لوگوں کے بارے میں غلو

سے بی ہوتی ہے جیسا کہ حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں ہوا۔ انہوں نے نیک نوموں کے بارے میں غلو کیا اور پھر یہی غلو یماں تک پہنچا کہ انہوں نے اللہ تعالی کو چھوڑ کر ان کی لوجا کی۔ اس طرح اس امت میں نیک لوگوں کے بارے میں غلو کی وجہ سے "شرک فی العبادہ"(۱) شروع ہوا۔ اللہ تعالی اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے غلو سے باز رہنے کی تلقین کی ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

﴿ قُلْ يَتَأَمَّلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغْلُواْ فِينِكُمْ ... ﴾ "

كه ديحة أع الى كتاب! الني دين مين حد سع مت برابو---اور بي كرم صلى الله عليه وسلم في فرمايا:

میری تعربیت میں اس طرح حد سے تجاوز نہ کرو جس طرح نصاری نے مریم کے بیٹے (حضرت علیی علیہ السلام) کی تعربیت کرتے ہوئے حد سے تجاوز کیا۔ در حقیقت میں تو بندہ ہوں۔ تم (میرے بارے میں) صرف یہ کہو: "اللہ کا بندہ اور اس کا رسول"(م)

اور اللہ تعالی نے ہمیں یہ حکم دیا ہے کہ ہم صرف اننی سے کسی ولی وغیرہ کے واسطہ کے بغیر دعا کریں اور انہوں نے ہم سے وعدہ فرمایا ہے کہ وہ ہماری فریاد کو سنیں گے۔ اور یقینا وہ وعدہ کی خلاف ورزی نہیں کرتے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔

<sup>(</sup>۱) عبادت میں شرک -

<sup>(</sup>۲) سورة المائده: آيت 22-

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (طبع شده مع فتح الباري) : ٢ : ٣٤٨ -

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ أَسْتَجِبْ لَكُوْ ... ﴾ (١) .

اور تمہارے رب نے کہا ہے مجھ سے دعا کرو میں تمہاری فریاد سوں گا۔

الله تعالی نے یہ بھی فرمایا ہے۔

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي فَكِيدِ أَجِيبُ دَعْوَةً ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ اور جب آپ سے میرے بندے میرے متعلق سوال کریں تو (که دیجے) بے شک میں قریب ہوں جب مجھ سے دعا کرنے والا دعا کرتا ہے تو اس کی پکار کو سنتا ہوں۔

﴿ أَدْعُواْ رَبُّكُمْ تَضَمُّ عَا وَخُفْيَةً ... ﴾ (")

اپ پرورد گار کو سره سره اکر چیکے چیکے پکارو۔

أيك اور مقام ريه فرمايا:

﴿.. فَادْعُومُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينُ ... ﴾

اسی کو پکارو خالص اس کی بندگی کر کے

اس طرح جن آیات میں دعا کرنے کا حکم دیا ان میں یہی ہے کہ براہ راست کسی کے واسطہ کے بغیر دعا کرو۔ اولیاء و صالحین تو خود اللہ تعالی کے محتاج اور دست مگر بندے ہیں۔ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورة غافر: آيت ۲۰ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة البقرو: آيت ١٨٧ - .

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف : آيت ٥٥ -

<sup>(</sup>٤) سورة غافر: آيت ٧٥ \_

#### ﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِدُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقَرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُونَهُ الْأَنِينَ عَذَابَهُ ﴿ ﴿ ﴾ ( )

یہ لوگ جن کو پکارتے ہیں وہ نود اپنے رب کی طرف ذریعہ تلاش کرتے ہیں کہ کون اللہ کے زیادہ قریب ہوتا ہے اور اس کی رحمت کی امید رکھتے ہیں اور اس کے عذاب سے درتے رہتے ہیں۔

عوفی حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے اس آیت کی تفسیر میں فرمایا کر: مشرک لوگ کہا کرتے تھے: ہم فرشوں اور مسیح و عزیر کی عبادت کرتے ہیں اس بر الله تعالی نے فرمایا:

﴿ أُوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ ... ﴾ .

یعنی یہ فرشتے جن کو تم پوجتے ہو وہ تو خود اللہ تعالی کے قرب کے حصول کے لئے کوشاں ہیں وہ اللہ کی رحمت پانے کی اسید رکھتے ہیں اور اس کے عذاب سے خوفردہ ہیں۔ اور جس کی خود یہ کیفیت ہو اس سے اللہ تعالی کے ساتھ فریاد نہیں کی جا سکتی۔ (۱)

شیخ الاسلام ابن تیمیہ فرماتے ہیں: یہ آیت عام ہے اور ہر اس شخص کو شامل ہے جس کا معبود خود اللہ تعالی کی بندگی کرنے والا ہو خواہ وہ فرشوں سے ہو یا جنوں سے یا انسانوں سے۔ اس لئے اس آیت میں ہر اس شخص کے لئے خطاب ہے جس نے اللہ تعالی کے سوا کسی اور کو پکارا اور وہ پکارا جانے والا ہو، رحمت الی کا امیدوار ہو اور ان کے جانے والا ہو، رحمت الی کا امیدوار ہو اور ان کے

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء: آيت ٥٥ -

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير : ۳ : ۲۷ -

عذاب سے درنے والا ہو۔ بات کا خلاصہ یہ ہے کہ جس کمی نے کمی میت سے یا انبیاء و صالحین میں سے غیر موجود شخص سے دعا کی خواہ وہ لفظ استغاثہ سے ہو یا کمی اور لفظ سے اس پر یہ آیت منطبق ہوگی۔ جس طرح کم فرشوں اور جنوں سے دعا کرنے والے شخص پر منطبق ہوتی ہے۔ (۱)

آٹھوال شبہ:

ان کے شبات میں سے ایک شب کی بنیاد مندرجہ ذیل دو آیات سے استدلال بر ہے

﴿ يَتَأَيُّهُمَّ الَّذِينَ مَا مَنُوا اتَّقَوا اللَّهَ وَاتَّبَنَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾.

اے لو عو جو ایمان لائے ہو اللہ سے درو اور اس کی طرف وسید دمھوٹرو۔ دوسری آیت:

﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِ مُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ ٱقْرَبُ ﴿ ﴿ الْ

یہ لوگ جن کو پکارتے ہیں وہ خود آپ رب کی طرف دریعہ تلاش کرتے ہیں کے کون اللہ کے زیادہ قریب ہوتا ہے۔

انہوں نے ان دو آیات سے یہ مجھا کہ ان کے اور اللہ تعالی کے درمیان انبیاء و صالحین کی شخصیتوں، ان کے حقوق اور مقام و مرتبہ کا وسیلہ پڑتا جائز اور درست ہے۔

اس شبه کا جواب یہ ہے کہ ان دونوں آیتوں میں وسیلہ سے مراد وہ کچھ

(١) مجموع فتاوى شيخ الاسلام: ١١: ٥٢٩ و١٥:٢٢٦\_

(٢) مورة المائدة: آيت ٣٥ -

(٣) سورة الاسماء: آيت ۵۷ -

نہیں جو یہ سمجھتے ہیں بلکہ مراد یہ ہے کہ نیک اعمال سے قرب الی کا حصول کیا جائز۔
کیا جائے۔ وسیلہ کی دو قسمیں ہیں۔ ایک جائز وسیلہ ہے اور دوسرا نا جائز۔
جائز وسیلہ کی کئی ایک اقسام ہیں انبی جائز اقسام میں مندرجہ ذیل قسمیں ہیں:
۱-اللہ تعالی کے اسماء و صفات سے وسیلہ پکڑنا جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا
ہے۔

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ... ﴾ (1)

اور الله کے اچھے نام ہیں اننی کے ساتھ اللہ سے دعا کرو۔ جیسا کہ مسلمان یہ

يا الله: اے اللہ

كِمَا أَرْحَمُ الرَّاحِمِيْنَ: ال رحم كرنے والوں ميں سے سب سے

زیادہ رحم کرنے والے۔

كالمنكان : الله الله والحد

يَا ذَاالُجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ: ال طالت و اكرام والي

میں آپ سے اس اس بات کا سوال کرتا ہوں۔

۲ - فقر و حاجت کا اظهار کر کے اللہ تعالی کے ہاں وسیلہ پکڑنا، جیسا کہ
 حضرت الوب علیہ السلام نے کہا:

﴿...أَنِّي مَسَّنِي ٱلصُّرُ وَأَنتَ أَرْكُمُ ٱلزَّمِينَ ﴾ (').

(١) سورة الاعراف : آيت ١٨٠ -

(٢) سورة الانبياء: آيت ٨٣ -

مجھے بیماری پہنچی ہے اور آپ سب رحم کرنے والوں سے زیادہ مہرمان ہیں۔ اور جیسا کہ زکریا علمہ السلام نے کہا:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّى وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنُ بِدُ عَآبِكَ رَبِّ شَقِيًا ﴾ (١)

(زکریا علیہ السلام نے) کہا: اے میرے رب میری بڈیاں کمزور ہو گئیں اور (بڑہاپے کی) سفیدی سے سر پھکنے لگا اور میں تجھ کو پکار کر کبھی محروم نہیں رہا۔

اور جیسا که حضرت دوالنون علیه السلام (لونس علیه السلام) نے کہا:

﴿.. أَن لَّا إِلَكَهُ إِلَّا آَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِن ٱلظَّائِلِمِينَ ﴿ . \*

نہیں کوئی معبود مگر تو۔ تو پاک ہے بے شک میں ظالموں میں سے ہوں۔

٣- نيك اعمال كا وسيله پُرُنا جيساكه الله تعالى كے اس فرمان ميں آيا ہے:

﴿ رَبَّنَا ٓ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيَا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنَّ اَمِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنَّا رَبَّنَا فَأَغْفِرْ لَنَاذُنُوبَنَا وَكَفْرَعَنَا سَيِّعَاتِنَا... ﴾ ".

اے ہمارے رب ہم نے ایک پکارنے والے کی سنی جو ایمان کی طرف پکارتا ہے (کہتا ہے) اپنے رب ر ایمان لاؤ بس ہم ایمان لائے۔ اے ہمارے رکتابوں کو بخش دے اور ہم سے ہماری برائیاں دور کر

<sup>(</sup>۱) سورة مريم : آيت ۴ -

<sup>(</sup>٢) سورة الانبياء: آيت ٨٥ \_

<sup>(</sup>m) سورة آل عمران : آیت ۱۹۳ \_

اور جیسا کہ ان تمین اشخاص کے قسہ میں آیا ہے کہ فار پر پہتھر آ بڑا اور انہوں نے اپنے نیک اعمال کے ذریعہ اللہ تعالی سے دعا کی تو اللہ تعالی نے ان کی مصیبت دور کر دی. اور یمی وسیلہ ہے جس کا ذکر ان دونوں آیات میں ہے جن سے شبہ پیش کرنے والوں نے دلیل پکڑی ہے۔ یہ وسیلہ نیک اعمال کے واسلہ سے اللہ تعالی کا قرب حاصل کرنا ہے۔

۴ - نیک لوگوں کی دعا کے ساتھ اللہ تعالی کے ہاں وسلہ پکرٹا:

اس كى صورت يہ ہے كہ كوئى شخص كمى زندہ نيك شخص كے پاس جائے اور اس سے كہے كہ ميرے لئے اللہ تعالى سے دعا كيجئے جس طرح نبى كريم صلى اللہ عليه وسلم نے اپنے ايك ساتھى سے فرمايا:

اے میرے چھوٹے بھائی ہمیں اپنی دعا میں نہ بھولنا" (۱)

اور جیسا کہ سحابہ رسول کرمیم صلی اللہ علیہ وسلم سے اللہ تعالی کے ہال دعا کرنے کی درخواست کیا کرتے، اس طرح وہ آئیں میں ایک دوسرے سے بھی اللہ تعالی سے دعا کی درخواست کرتے تھے۔

#### نا جائز وسيله:

نا جائز وسیلہ یہ ہے کہ مخلوق میں سے کسی کی ذات، یا حق، یا عظمت و ثان کا واسطہ دے کر اللہ تعالی سے سوال کرنا جیسا کہ کوئی کہنے والا یہ کہے "میں قال کے واسطہ سے، یا اس کے حق سے، یا اس کی عظمت و ثان کے واسطہ سے تیا ہوں"

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود باب الدعاء ، حدیث نمبر ۱۳۹۸ - نیز الترمذی: باب الدعوات ، حدیث نمبر ۳۵۵۲ -

قطع نظر اس سے کہ جس کے واسلہ سے سوال کیا جا رہا ہو وہ زندہ ہے یا مردہ۔

اس طرح سوال کرنا بدعت، حرام اور شرک کے وسیلوں میں سے ایک وسیلہ ہے اور اگر سوال کرنے والا جس کا وسیلہ پکڑ رہا ہے اس کا تقرب ماصل کرنے کے لئے کوئی عبادت کرے تو یہ شرک اکبر ہے (نعوذ باللہ من ذاکک) جیسا کہ کمی ولی کے لئے ذرح کرے، یا اس کی قبر کے لئے نذر مانے، یا اس کو پکارے اور اس سے مدد طلب کرے یا اس طرح کے اور اعمال کرے ہیں کہ وہ مسلمانوں کو دین کی محمد عطا فرما دیں، وشمنوں کے ظاف نسرت و اعانت فرما دیں اور ان کے مطاب کرے امین۔

## نوال شبه:

ان کے شبہات میں سے ایک یہ ہے کہ وہ بعض احادیث سے استدلال کرتے ہیں اور مجھتے ہیں کہ وہ احادیث ان کے لئے دلیل بن سکتی ہیں۔ ان احادیث میں سے ایک وہ حدیث ہے جو کہ امام ترمذی نے اپنی کتاب جامع الترمذی میں اپنی سند کے ساتھ عثمان بن صنیت رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ ایک نا بینا شخص نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی: اللہ تعالی سے دعا کیجے کہ وہ مجھے عافیت دی۔ آپ نے فرمایا "اگر تو پسند کرے تو میں تیرے لئے دعا کروں اور اگر تو چاہے تو صبر کرنا تیرے لئے بہتر ہے" بات کو اچھی طرح اس نے عرض کی آپ اللہ تعالی سے دعا کیجئے۔ آپ نے اس کو اچھی طرح اس نے عرض کی آپ اللہ تعالی سے دعا کیجئے۔ آپ نے اس کو اچھی طرح

وضو كرنے اور ان الفاظ كے ساتھ دعا كرنے كا حكم ديا:

اللَّهُمَّ إِنِّ أَسْأَلُكُ وَأَتَوجَهُ إِلَيْكَ بِنَبِيكٍ مُحَمَّدٍ نَبِي السَّرَهُمَةِ ، إِنِيُّ تَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيكٍ مُحَمَّدٍ نَبِي السَّرَهُمَةِ ، إِنِيُّ تَوَجَّهُ فِي ، اللَّهُمَّ فَشَفِّعَهُ فِي ، اللَّهُمَّ فَشَفِّعَهُ فِي ، الله الله عليه وسلم جو كه بى الله الله عليه وسلم جو كه بى رحمت بي ك ماته موال كرتا بول اور آپ كى طرف متوجه بوتا بول ميں رحمت بين ك ماته موال كرتا بول اور آپ كى طرف متوجه بوتا بول مين اپنى اس ماجت ك لورا كرواني كى غرض سے ان كے ماته اپنى رب كى طرف توجه كرتا بول - الله! ان كى ميرے بارے ميں شفاعت كو قبول فرماد

امام ترمذی فرماتے ہیں: یہ حدیث حسن صحیح غریب ہے۔ ہم اس کو الو جعفر کی روایت سے جانتے ہیں اور یہ الو جعفر الخطمی نہیں۔(۱)

ان لوگوں نے کہا کہ اس مدیث سے نبی کریم محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطہ سے اللہ تعالی کی طرف متوجہ ہونا اور سوال کرنا ثابت ہوتا ہے۔ ان کے استدلال کا جواب یہ ہے کہ آگر یہ مدیث صحیح بھی ہو تب بھی اس کا اس بات سے کوئی تعلق نہیں جو یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کیونکہ اس نابینا شخص نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ آپ اس کے لئے دعا فرما دی، اور پھر وہ دعا کے ساتھ آپ کی موجودگی میں متوجہ ہوا اور ایسا کرنا جائز ہے۔ کہ تم کمی نیک زندہ شخص کے پاس جاؤ اور اس سے درخواست کرو کہ وہ تمارے لئے اللہ تعالی سے دیا کرے۔ اس مدیث سے درخواست کرو کہ وہ تمارے لئے اللہ تعالی سے دیا کرے۔ اس مدیث سے

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي : كتاب الدعوات ' حديث ٣٥٤٣ -

یہ بات بالکل ثابت سی ہوئی کہ مردوں اور غیر موجود لوگوں کا وسیلہ پکڑا جائے اور ان کی وساطث سے اللہ کی طرف توجہ کی جائے ورسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی تو اس تا بینا کو یہی حکم دیا کہ وہ اللہ تعالی سے یہ دہا کرے کہ وہ اس کے بارے میں اپنے نبی کی سفارش قبول فرمانے ظامہ یہ کہ اس حدیث میں اللہ تعالی سے شفاعت طلب کی گئی ہے اور صرف اللہ تعالی سے شفاعت طلب کی گئی ہے اور صرف اللہ تعالی بی سے شفاء دینے کا سوال کیا گیا ہے۔ اس سے زیادہ کچھ ثابت نہیں ہوتا۔ اس میں قطعا یہ بات نہیں کہ مخلوق میں سے کسی شخصیت کا وسیلہ پوتا۔ اس میں قطعا یہ بات نہیں کہ مخلوق میں سے کسی شخصیت کا وسیلہ پکڑنا جائز ہے یا مردوں اور غیر حاضر لوگوں کو پکارنا درست ہے۔

اس کے علاوہ یہ لوگ ایک جھوٹی اور خود ساخة حدیث سے بھی استدلال کرتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "مری عظمت و شان اللہ تعالی کے ہاں بلند ہے؟۔
یہ حدیث جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ تعالی نے کھا ہے، جھوٹی ہے اور اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بہتان باندھا گیا ہے کہ آپ نے اور اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بہتان باندھا گیا ہے کہ آپ نے

د سوال شبه:

ان کے شہات میں سے ایک بات یہ بھی ہے کہ وہ کہانی قصوں اور خوالوں پر بھروسہ کرتے ہیں، جیسا کہ کہتے ہیں کہ فلاں شخص فلاں شخص کی قبر ، میں آیا اور ایوں اول واقعات ہوئے، اور فلاں شخص نے خواب میں ایسے ایسے دیکھا۔ ای طرح کی ایک کہانی ان میں سے کچھ لوگ ایوں بیان کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الاسلام ابن تيميه : ۳۱۹:۱ ۳۲۳ ـ

العتبی نے کہا: میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کے پاس بیٹھا تھا ایک بدو آیا اور کھنے لگا:

اے اللہ کے رسول آپ رہے سلام ہو۔ میں نے اللہ تعالی کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے:

﴿...وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظُلْمُواْ أَنْفُسَهُمْ جَكَآءُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَهَ حَدُواْ اللَّهَ تَوَّابُ ارَّحِيمًا ﴾ (١).

اور آگر یہ لوگ جب انہوں نے اپنی جانوں پر ظلم کیا تھا آپ کے پاس آ کر اللہ سے معافی مانگتے اور رسول بھی ان کے لئے معافی چاہتا تو وہ اللہ کو بڑا معاف کرنے والا مهرمان یاتے۔

اور میں آپ کے پاس اپنے گناہ کی معافی طلب کرتے ہوئے اور اپنے رب کی طرف آپ کی شفاعت چاہتے ہوئے آیا ہوں۔ پھر وہ (بدو) یہ اشعار رہاہتے لگا (جن کا ترجمہ حسب ذیل ہے)

اے ان تمام سے بہتر جن کی ہڑیاں زمین میں دفن کی گئی ہیں اور اس کی ہڑویاں کی خوشبودار ہو گئے۔ ہڈیوں کی خوشبو کی وجہ سے چشیل میدان اور ٹیلے خوشبودار ہو گئے۔

میری جان اس قبر ر قربان ہو جائے جس میں آپ تشریف فرما ہیں اس قبر میں یاکدامنی اور جود و سخا ہے۔

بدو (یہ کہہ کر) چلا عمیا میری آنکھ لگ عمئی تو میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا کہ آپ فرما رہے تھے:

"اے علتی! بدو کے پاس جاؤ اور اسے یہ نوشخبری سناؤ کہ اللہ تعالی نے اس

<sup>(</sup>١) سورة النساء: آيت ١٢٢ -

#### کو معاف کر دیا ہے۔"

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ تھے کمانیاں اور خواب احکام و عقائد کے ثابت کرنے کے لئے دلیل نہیں بن سکتے۔ اور اللہ تعالی کا جو یہ ارشاد ہے:

﴿ .. جَكَآمُوكَ ... ﴾ . كه وه آپ كے پاس آتے

اس سے مراد نبی کرم ملی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں ان کے پاس آنا ہے نہ کہ ان کی قبر کے یاس آنا۔

اور اس کی دلیل یہ ہے کہ حضرات صحابہ اور تابعین میں سے کسی نے بھی آپ کی قبر کے پاس آکر یہ سوال نہ کیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے لئے ممناہوں کی معافی طلب کریں طالاتکہ وہ لوگ خیر و بھلائی کے حصول اور دینی احکام کی یابندی کے انتہائی حریص تھے۔

## گیار هوال شبه:

ان کے شبات میں سے ایک ان کی یہ دلیل ہے کہ بعض قبروں وغیرہ کے پاس ان کی بعض حاجتیں لوری ہو گئیں۔ جیسا کہ وہ کتے ہیں کہ قال شخص نے قال قبر پر حاضر ہو کر دعا کی یا قال شخص یا ولی کا نام پکارا تو اس کی مراد لوری ہو گئی۔ اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ مشرک کی کسی حاجت کا لورا ہونا اس بات کی دلیل نہیں بن سکتا کہ جس شرک کا وہ ارتکاب کر رہا ہو وہ جائز و درست ہے عین ممکن ہے کہ (اسی مقام بر) اس کی حاجت کا لورا ہونا تقدیر الی سے ہو اور مشرک یہ سمجھ رہا ہو کہ یہ کسی شیخ یا ولی سے لورا ہونا تقدیر الی سے ہو اور مشرک یہ سمجھ رہا ہو کہ یہ کسی شیخ یا ولی سے اس کی کسی مراد کے لورا ہونے میں اس کے لئے آزمائش ہو۔ خلاصہ یہ ہے کہ کسی مراد کے لورا ہونے میں اس کے لئے آزمائش ہو۔ خلاصہ یہ ہے کہ کسی

وقت كى مشرك كى عابت كے لورا ہونے سے اس بات كى دليل نہيں كوفى با سكتى كر اللہ تعالى كے سواكى اور سے دعا كرنا درست ہے۔ حقيقت تو يہ ہے كہ مشركوں كے پاس اپنے مشركانہ اعمال كو صحيح ثابت كرنے كے لئے ايك بھى مشوس اور پخت دليل نہيں۔ ان كى كيفيت تو وى ہے جو اللہ تعالى نے بيان فرمائى ہے۔

﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَنْهَا مَاخَرُ لَا يُرْهِنُن لَهُ رِيهِ ... ﴾ (١).

اور جو کوئی اللہ تعالی کے ساتھ کسی دوسرے کو پکارے جس کی کوئی دلیل اس کے یاس شیں۔

شرک کی اساس کسی برهان و دلیل بر نئیں۔ جبکہ توحید کی بنیاد قطعی بر اہین اور واضح دلائل بر ہے۔

﴿.. أَفِ ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ ٱلسَّمَنُوْتِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴿ (').

اے لوگو اپنے رب کی بندگی کرو جس نے پیدا کیا تم کو اور ان کو جو تم ------

<sup>(</sup>١) سورة الموسنون : آيت ١١٤ -

<sup>(</sup>٢) سورة ابراهيم: آيت ١٠ -

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آيات ٢١ - ٢٢ -

سے پہلے تھے تاکہ تم پرہیرگار بن جاؤ۔ جس نے زمین کو تمارے لیے بچھونا بنایا اور آسمان کو چست اور آسمان سے پانی برسا کر تمارے کھانے کے لئے موے نکالے۔ اللہ کا شریک مت مقرد کرو جب کہ تم (یہ سب کچھ) جانتے ہو۔

#### بار هوال شبه:

غالی صوفیوں اور ان کے مقلدین کا خیال ہے کہ شرک دنیا کی طرف رجمان اور اس کی طلب میں مشغول ہونے کا نام ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ یہ ان کی طرف سے اس شرک اکبر بر پردہ دار شبہ کا جواب یہ ہے کہ یہ ان کی طرف سے اس شرک اکبر بر پردہ دالنے کی کوشش ہے جس کا وہ ارتکاب قبروں کی لوجا اور مشائخ کی تعظیم کی صورت میں کرتے ہیں۔ اللہ تعالی نے دنیا کو جائز طریقہ سے طلب کرنے کا مقصد اللہ تعالی کی فرمانبرداری میں اعانت حاصل کرنا ہو تو یہ عین عبادت اور توحید ہے۔



خاتميه:

شرك ظلم كى تمام اقعام ميں سے سب سے سكين قسم ہے۔ اللہ تعالى فرماتے ہيں:

﴿.. إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيدٌ ﴾ (١).

بے شک شرک ظلم عظیم ہے۔

جس کی موت شرک ر ہوئی اس کے لئے اللہ تعالی کی طرف سے معافی نہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَوَيَغَفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ ... ﴿ (1)

ب شک اللہ تعالی اس بات کو معاف نہیں کرتے کہ ان کے ساتھ شرک کیا جائے اور اس کے علاوہ جس کو چاہتے ہیں معاف فرما دیتے ہیں۔ مشرک ر جنت جمیشہ جمیشہ کے لئے حرام ہے۔

﴿ - إِنَّهُ مَن يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُ .. ﴾

بے شک جس نے اللہ تعالی کے ساتھ شرک کیا اللہ تعالی نے اس بر جنت حرام کر دی اور اس کا مھکانا گاگ ہے۔

مشرک پلید ہے اس کا مجد حرام میں داخلہ جائز نہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة لقمان : آيت ١٣ -

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: آيت ٢٨ -

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: آيت ٢١ -

﴿ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ امْنُوَا إِنَّمَا الْمُثْمِرُكُونَ نَجَسٌّ فَكَلَايَقَرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَعَامِهِمْ هَسَدَأْ ... ﴾ (1) .

اے ایمان والو! بے شک مشرک لوگ پلید ہیں اس سال کے بعد وہ مسجد حرام کے قریب نہ آئیں۔

مشرک کا خون و مال مباح ہے۔

﴿ فَإِذَا أَنسَلَغَ ٱلْأَنْتُهُو الْمُرُمُ فَاقْتُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَالْمَشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَالْمَسْلَوَةَ وَالْوَالْمُ الْمُسْلَوَةَ وَالْوَالْمُ الْمُسْلَوَةَ وَالْوَالْمَا الْمُسْلَوَةَ وَالْوَالْمَا الْمُسْلَوَةَ وَالْوَالْمَا الْمُسْلَوَةَ وَالْوَالْمَا الْمُسْلَوَةَ وَالْوَالْمِلْمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّلِهُمُ اللَّهُمُ اللّ

جب حرمت والے مہینے گزر جائیں تو مشرکوں کو جہاں پاؤ تیل کرو، ان کو پہاں یاؤ تیل کرو، ان کو پکڑو، ان کو گھرو، اور ان کی تاک میں ہر گھات کی جگہ بیٹھو۔ پس آگر وہ توبہ کر لیں، نماز کو قائم کریں اور زکوہ اوا کریں تو ان کی راہ چھوڑ دو۔ مشرک واضح طور ر سیدبی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور اس نے شرک کر کے بہت بڑا بہتان باندھا ہے وہ توجید کی بلندی سے دور جا گرا۔

﴿.. وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَكَأَنَّهَ اَخَرَّهِنَ السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِ مَكَانِ سَجِيقِ ﴾ (\*).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: آيت ٢٨ -

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : آيت ٥ -

<sup>(</sup>٣) سورة الحج : آيت ٣١ ـ

اور جو کوئی اللہ کے ساتھ شرک کرے (تو اس کی مثال الیی ہے) جیسے وہ آسمان سے عرر روا پھر رپندے اس کو اچک لیں یا آندھی اس کو نہیں دور پھدنک دے۔

مشرک سے تکاح کرنا جائز نہیں۔

﴿ وَلَا لَنَكِحُوا اَلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ۚ وَلَا مَنَّ مُؤْمِنَكُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُنكِحُوا المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَمَبَدَّ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَو أَعْجَبَكُمُ اللهِ (١).

مشركه عورتوں سے تب تك فكاح نه كرو جب تك كه وه ايمان نه لائيں۔ مومن لونڈى مشركه عورت سے بہتر ہے۔ آگرچه وه تمهيں پسند ہو۔ مشرك مردول سے تب تك فكاح نه كرو جب تك كه وه ايمان نه لائيں مومن غلام مشرك مرد سے بہتر ہے آگرچه وہ تمهيں پسند ہو۔

مشرك كاكوئى عمل قبل نهي كيا جاتا اور نه بى اس كى عبادت ورست ہے۔ ﴿ وَلَقَدْ أُوجِيَ إِلِيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَدْلِكَ لَهِنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَ مِنَ

الْخَسِرِينَ ﴾ (١).

بے شک تمہاری طرف اور ان کی طرف جو تم سے پہلے تھے یہ وہی کی گئی کہ اگر تو نے شرک کیا تو الوں میں اگر تو نے شرک کیا تو تیرا عمل برباد ہو جائیگا اور تو خسارہ پانے والوں میں سے ہو جائیگا۔

اور فرمایا :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آيت ٢٢١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: آيت ٢٥ -

#### ﴿...وَلَوْآَشَرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّاكَانُوا يَسْمَلُونَ ﴾ (١).

اور آگر وہ شرک کرتے تو جو عمل وہ کرتے تھے یقیناً برباد ہو جاتا۔
ہم اللہ تعالی سے شک، شرک کفر کفر کفاق اور برے اظاق سے پناہ طلب
کرتے ہیں اور اس بات سے بھی اللہ تعالی کی پناہ مائلتے ہیں کہ مال اہل
اور اوالد میں بھی الیمی عالت پیدا ہو جائے جو بری ہو۔
اے اللہ! ہمیں حق کو حق تجمینے اور اس کی پیروی کی توفیق دیجے۔ اور
میں باطل کو باطل سمجھنے اور اس سے بچنے کی توفیق عطا فرمائے۔
میں باطل کو باطل سمجھنے اور اس سے بچنے کی توفیق عطا فرمائے۔
میں باطل کو باطل سمجھنے اور اس سے بچنے کی توفیق عطا فرمائے۔

رَبِّ ٱلْعَلَيْدِينَ ﴾ (١) ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلِيْ اللّهُ عَا

والسلام عليكم و رحمة الله و بركاته دا كثر صالح الفوزان

<sup>(</sup>١) سورة الانعام : آيت ٨٨ \_

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات : آبات ١٨٠ - ١٨٢ -

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: آيت ١ -

<sup>(</sup>٧) سورة الاسراء آيت ٧٣ -

# فهرست

|            | 1                                           |
|------------|---------------------------------------------|
| ۵          | بیش لفظ از داکثر عبدالله بن عبدالمحسن الترک |
| 4          | نقيقت لوحيد كا بيان                         |
| 14         | قيام توحيد                                  |
| r9         | حید عبادت میں شرک                           |
| ۳.         | بهلا شب                                     |
| ٣٣         | وسرا شب                                     |
| <b>79</b>  | ميسرا شب                                    |
| <b>M</b> 1 | وتقاشب                                      |
| ٣          | النجوال شبه                                 |
| **         | بهطا شبه                                    |
| MA         | الوان شبه                                   |
| or         | المفوال شيه                                 |

| ۵۵ | ناجائز وسيله   |
|----|----------------|
| 4  | نوال شبه       |
| ۵۸ | دسوال شبه      |
| ٧٠ | عميار ہواں شبہ |
| ۲۲ | بارہواں شبہ    |
| 44 | فاتمه          |
| 44 | فهرست          |

#### أفى الكريم وأفتى الكريمة

ندعوكم للمشاركة في إنجاح اعمال المكتب وتحقيق طموحاته من خلال إسهامكم بالأفكار والمقتر حات والمعنوي.

#### فلا تعرم نفسك الأجر بالمشاركة في دعم أعمال الكتب

## طعاف ... على الفلا ك... ضادات

| غرض الحساب                                                         | رقم الحسساب     | إسم الحساب      | م |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------|---|
| خاص بتسپیر اعمال المکتب کمثل رواتب الدعاة<br>والعاملين وخدمات آخري | 1907-6-1-1-7٧   | التبرعات العامة | , |
| خاص بطباعة الكتب والمطويات وغيرها                                  | 1907-1-1-1-007  | تبرعات المكتب   | 4 |
| خاص بأصناف الزكاة                                                  | 77/4-1-1-4-509/ | تبرعات الزكاة   | 4 |
| خاص بتشييد مباني المكتب                                            | 1407.4.1.177007 | مقسرالمسكتب     | ŧ |

الحساب الموحد لجميع حصابات المكتب (١٩٥١٠٨٠١٠٢١) لدى مصرف الراجحي



